
 

Revista Hispanoamericana T.O.R. 
Núm. 5 - Octubre 2022 – pp. 15-32 

ISSN 2794-1213 

15 

«A la mitja nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohí 

l'’esquella...». Sobre la contemplació i la vida monàstica en l’obra de 

Ramon Llull1 

 

«A la mitja nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohí 

l’esquella...». About Contemplation and Monastic Life in Ramon Llull’s Work 

 

Maribel Ripoll-Perelló 

Càtedra Ramon Llull 

Univeristat de les Illes Balears 

mb28ripoll@gmail.com 

 

Resum 

Ramon Llull va descriure per primer cop en la literatura catalana la vida contemplativa. En aquest 

treball s’analitza l’evolució que manifesta la prosa lul·liana en la caracterització d’aquest estat de la 

vida religiosa i se n’analitzen les principals referències. 

Paraules clau 

Ramon Llull, vida contemplativa, monaquisme medieval 

 

Abstract 

Ramon Llull described the contemplative life for the first time in Catalan literature. This work 

analyzes the evolution of Lullian prose in the characterization of this state of religious life and 

analyzes the main references. 

Keywords 

Ramon Llull, Contemplative life, Medieval monasticism 

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
1 A la memòria de dom Josep Massot i Muntaner, OSB (1941-2022). 

mailto:mb28ripoll@gmail.com


Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

16 16 

La literatura de Mestre Ramon és, des del primigeni Llibre de contemplació en Déu de 1271-

1274, una literatura poblada per monges i monjos, frares llecs, dones i homes de santa vida, 

algun beguí i una munió d’ermitans, de manera que la vida religiosa, en totes les 

manifestacions possibles, és una constant d’aquelles obres que podríem considerar com a 

literàries, especialment narratives i no tant tècniques, pensades per a un receptor 

eminentment cristià. Si partim del fet que Llull ha estat dels primers en parlar literàriament 

de la vida monàstica en català, vol dir que és de la mà del nostre autor que, en aquesta llengua, 

la vida consagrada a la religió entra per primera vegada en l’espai de creació ficcional. I això 

vol dir que és la primera vegada que s’hi caracteritza i que s’hi plasmen alguns dels motius 

universals sobre la qüestió abordada. Aleshores, ¿com el reconvertit laic Ramon defineix i 

trasllada literàriament aquest estat de la vida cristiana? Quins coneixements hi reflecteix? 

Com en caracteritza els personatges que s’hi dediquen? O dit d’una altra manera, quines són 

les preocupacions que manifesta en relació amb l’espiritualitat contemplativa? Per donar 

resposta a aquests interrogants, en primer lloc ens referirem al marc conceptual i biogràfic 

sobre el fenomen Llull, això vol dir, quins aspectes biogràfics propis es poden relacionar amb 

el coneixement de la vida contemplativa. Seguidament, analitzarem com defineix la vida 

religiosa al Llibre de contemplació en Déu, a la Doctrina pueril i al Llibre d’intenció, per 

focalitzar finalment la nostra atenció en els exemples cenobítics del Romanç d’Evast e Aloma, 

tot abraçant els perfils de Blaquerna, de Natana i de la munió de monjos que apareixen al 

Llibre de meravelles. Per raó de limitació d’espai, no abordarem la figura de l’ermità, que 

hauria de ser objecte d’un treball monogràfic. 

 

Marc conceptual: la literatura al servei de la missió 

Després de l’anomenada «conversió a la penitència», esdevinguda pels volts de 1262-63 i 

després d’uns nou anys de formació intel·lectual a Mallorca, amb l’ajuda d’un professor 

musulmà, Llull enceta una prolífica producció literària, que s’estén i concreta en uns 265 

títols, i que té una doble finalitat: conèixer i estimar Déu, d’una banda. De l’altra, escriure 

el millor llibre del món per aconseguir convèncer els infidels dels errors propis i per 

retornar els cristians al camí de la recta intenció per la qual han estat creats, això vol dir, 

conèixer i estimar Déu. L’Art revelada a la muntanya de Randa, en el conegudíssim episodi 

de la Il·luminació, esdevé el mecanisme idoni per assolir aquests dos objectius. Com a 

sistema filosoficoteològic, l’Art s’ha de difondre i ha d’arribar a tots els receptors potencials, 

tant si tenen preparació intel·lectual com si no: l’Art no és prevista únicament per a la 

conversió dels no cristians, sinó també com a suport per als cristians per viure la pròpia fe, 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

17 

la contemplació i la vida virtuosa.
2

 Per això la literatura esdevé el mitjà òptim de transmissió 

eficaç, per persuadir homes i dones de qualsevol condició i per tant, també homes i dones 

de religió, que cal reordenar el món segons la doctrina de les dues intencions. És aquest 

paper instrumental de la literatura el que explica l’abundor d’estratègies literàries, així com 

també les estratègies lingüístiques que desenvolupa en funció del públic al qual es dirigeix. 

Sobretot, és el que justifica que el debat entre vida activa i vida contemplativa sigui abordat 

per primer cop en la literatura catalana. Des d’aquesta perspectiva, un dels aspectes que cal 

considerar és fins a quin punt l’experiència biogràfica pròpia va influir en el tractament, o 

com a mínim, en el coneixement de la qüestió. Recordem que el nostre autor és un laic 

reconvertit a la fe arran de l’episodi de les cinc visions del sant Crist crucificat. Aquesta 

«conversió a la penitència», d’empremta eminentment franciscana, és el que el mena a 

deixar la família i els béns temporals, a emprendre un pelegrinatge als llocs sants de la 

cristiandat medieval (Sant Jaume de Compostel·la, Santa Maria de Rocamador et alia santa 

loca), a prendre un hàbit de drap vil (amb la connotació explícita que té la presa de l’hàbit) 

i a iniciar nou anys d’estudis i de formació. I és el que l’encamina, també, a redactar el 

Llibre de contemplació en Déu, a passar un període contemplatiu a la muntanya de Randa, 

a retirar-se al monestir de la Real per redactar la primera formulació de l’Art i a fundar, en 

uns terrenys agrestos i fora del nucli urbà, pertanyents a l’abadia de la Real, el monestir de 

Miramar el 1276, l’efímer projecte conventual extingit el 1301, en el qual tretze frares 

franciscans hi havien d’aprendre l’Art i les llengües instrumentals per a la conversió dels 

musulmans. Del període de Miramar el nostre autor no en revela cap detall, llevat d’un de 

relatiu a l’existència (al Romanç d’Evast e Blaquerna) i d’un altre de relatiu al fracàs de 

l’empresa, al poema del Desconhort (1295). Suposa, això no obstant, la manifestació del 

contacte directe de Llull amb la comunitat franciscana i, de retop, amb la comunitat 

cistercenca de la Real, que al testament de 26 d’abril de 1313 apareix com a beneficiària 

d’un cofre de llibres. En la mateixa línia relativa als contactes estrets reflectits per Llull en 

la Vida de mestre Ramon, cal tenir en compte el permís que va rebre el 1290 de fra Ramon 

Gaufredi, ministre general dels franciscans, per ensenyar l’art als convents d’Itàlia i, 

sobretot, cal considerar l’estreta vinculació que mantingué amb els cartoixans de Vauvert 

(París), a qui dedicà la versió llatina del Llibre de contemplació en Déu el 1298 i a qui dictà 

la versió llatina de la Vida de mestre Ramon el 1311. Com en el cas de la Real, la cartoixa 

                                                      
2 GAYÀ, J., «Ramon Llull i l'Islam. 'Infideles sunt homines, sicut et nos'». «Vós sou sant, Senyor 
Déu únic». Franciscanisme i Islam. Jornades d'Estudis Franciscans, 2001. Barcelona, Facultat de 
Teologia de Catalunya, 2002, pp. 115-143. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

18 18 

de Vauvert va ser destinatària, al testament citat, d’una còpia, en pergamí i en llatí, d’un 

conjunt d’obres lul·lianes. Si entenem la Vida com una font primària en l’estudi de la 

biografia lul·liana, podem suposar que aquests contactes, almenys els dels inicis de 

producció literària, inspiraren els referents monacals de les obres lul·lianes, així com ho 

argumenta el P. Seguí Vidal,
3

 segons el qual l’esperit cistercenc sura en els cenobis que 

recrea literàriament i s’hi manifesta de forma especial per l’advocació a Santa Maria. Això 

no obstant, cal considerar que el gruix de religiosos contemplatius es concentra en les obres 

de caràcter narratiu, com són la Doctrina pueril, el Llibre d’intenció, el Romanç d’Evast e 

Blaquerna, el Llibre de meravelles, el Llibre de Santa Maria i l’Arbre de ciència, que se 

situen entre el període de 1274-1295 i que es caracteritzen per la manifestació d’una clara 

voluntat de redreçar el món, a partir de la doctrina teleològica de la doble intenció, 

l’autèntic puntal del pensament lul·lià que esbossarem tot seguit. 

 

Sobre la recta intenció 

Al documental de Miranda Tasker Life in a Hidden Light (2016), sobre el convent de 

clausura de carmelites descalces de Wolverhampton & Preston, al Regne Unit, una de les 

germanes entrevistades responia contundentment que el principal problema del món és 

que hom ha abandonat Déu en afirmar que «About the world? It’s a mess… because they’re 

leaving out God!». En el fons, la resposta de la monja del segle XXI no s’allunya gens del 

que gairebé vuit segles abans anticipava mestre Ramon. Vegem-ho, a tall d’exemple, en 

l’inici del Llibre de meravelles: 

 

«En tristicia e languiment estava un home en estranya terra. Fortment se meravellava de les 
gents de aquest mon com tant poch conexen e amen Deu, qui aquest mon ha creat e donat 
als homens en gran noblea e bonea per tal que per ells fos molt amat e conegut. Aquest 
home plorava e planyia com Deus en est mon ha tan pocs amadors, servidors, loadors. E 
per ço que sia conegut, amat e servit, fa aquest Libre de meravelles»4. 

 

Amar Déu és el primer manament del decàleg mosaic i la primera intenció per la qual 

l’home ha estat creat. En la concepció lul·liana, la teoria teleològica de la doble intenció és 

la que dona compte de la finalitat de l’Univers. Déu, causa eficient i última, ha creat l’home 

perquè l’estimi i el conegui, l’honori i el serveixi. La segona intenció es refereix al fet que 

                                                      
3 SEGUÍ VIDAL, G., «La influencia cisterciense en el Beato Ramón Llull». Estudios Lulianos, 1 

(1957), pp. 351-370; 2 (1958), pp. 245-272. Del mismo autor, «Relaciones del Císter y de San 
Bernardo con el Bto. Ramón Llull», Estudios Lulianos, 8 (1964), pp. 171-189. 
4 LLULL, R., Llibre de meravelles, Obres selectes de Ramon Llull (1232-1316), ed. Anthony Bonner, 
«Els Treballs i els Dies, 31-2» 2 vols. Palma de Mallorca, Editorial Moll, 1989. 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

19 

tots els béns que l’home posseeix deriven dels mèrits de la primera intenció i també al fet 

que aquesta segona ha de ser instrument per arribar a la primera, no a l’inrevés. La inversió 

intencional és l’origen del pecat, com se sintetitza al versicle 276 del Llibre d’Amic e Amat: 

«Digues foll, què és pecat? Respòs:  ̶ Entenció girada e enversada contra la final entenció e 

rahó per que mon amat ha creades totes coses». A diferència de la resta de criatures, que 

només poden actuar naturalment, l’home pot fer-ho també moralment. En aquest cas, pot 

fer un mal ús de la llibertat i, en conseqüència, pot invertir l’ordre intencional, causa per la 

qual el món és en torbat estament, com indica al principi del Llibre d’intenció, en un 

escenari que ens apropa al llit com a espai propi de la contemplació monàstica: 

«Considerant e jaent en mon llit, fui membrant com lo món es en torbat estament, per 

privació de vera intenció absentada de humà enteniment per defalliment de voler, 

desordenat en membrar e entendre»
5

. 

Per entendre l’ordenació que ens proposa l’Il·luminat sobre l’espiritualitat 

monàstica, no podrem perdre de vista l’enfocament intencional, que ens conduirà a 

l’establiment del model exemplar de religiós, com concretarem tot seguit. 

 

Entre la vida activa i la vida contemplativa 

La primera evidència que cal remarcar sobre l’estat religiós és que al llarg de la vintena 

d’anys que abraça el període que hem delimitat per al nostre estudi, els coneixements sobre 

la vida ascètica i monacal es van modificant: es parteix d’una primera descripció general al 

Llibre de Contemplació, se n’informa de la tradició, se n’amplien el concepte i les 

característiques en la Doctrina pueril i el Llibre d’intenció i culmina finalment amb els 

exemples en les obres novel·lades. Al Llibre de contemplació en Déu, la vida religiosa és 

fotografiada al capítol 110 «Com hom se pren guarda de so que fan los clergues», en què 

s’inclouen totes les categories de la vida religiosa. En primer lloc, s’hi tipifiquen els diferents 

graus de la clerecia: diaques, preveres, canonges, bisbes, arquebisbes, clergues parroquials 

«e los altres són religiosos», que són immediatament classificats: 

 

«Los sants religiosos, Sènyer, veem que han diverses ordens, car los uns son frares menors 
e los altres son preicadors; los altres son monges, los altres son ermitans, los altres son 
seglars. Assò mateix veem, Sènyer, de les dones religioses, que han diverses ordens; car 

                                                      
5 LLULL, R., Llibre d’intenció, ed. Maria Isabel Ripoll, Barcelona, Publicacions de l’Abadia de 
Montserrat. 2013, p. 123. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

20 20 

aquelles se meten en resclús e estan tot lur temps en claustra, contemplans en la vostra 
gloria e en la vostra benedicció»6. 

 

D’aquest capítol dedicat a la vida religiosa podem inferir-ne els coneixements bàsics de què 

partia el nostre autor, que es poden considerar més del punt de vista de l’observació que 

no del coneixement teòric que sí que reflectirà en la Doctrina pueril o al Romanç d’Evast 

e Blaquerna. S’hi estableix el modus vivendi dels «sants religiosos» i dels ermitans, s’hi 

precisa el sentit de la clausura femenina i s’hi dibuixen ja els trets propis de la vida 

cenobítica, com són la renúncia als plaers mundans, el turment del cos amb dejunis, hàbits 

aspres, llits durs i «aspres viandes, magres, dessaborides». Continua amb la missió que 

tenen assignada els homes de religió, seguit dels dos grans tipus de vida contemplativa, vol 

dir, l’eremítica i la cenobítica: 

 

«Eternal Senyor, gran sobre totes granees, honrat sobre tots honraments! Los monges veig 
que fan habitacions en locs agrests e en los locs apartats, per tal que no agen occasió de 
peccar enfre nosaltres. E veig-los llaurar e conrear per tal que pusquen avidar sí meteis e 
los pobres qui per amor de vos demanen: e veig aquells llevar a la mija nit, per donar laor 
e gloria a vos. Los ermitans veem, Sényer, que fugen a la vanitat d’aquest mon, e van-se’n 
als munts e als locs inhabitables, e menuguen les herbes e desemparen totes les benances 
d’aquest món, e tota lur vida es en vos a amar e a beneir e a pregar contemplant en la vostra 
bonea e en la vostra sanctetat»7. 

 

Els tres últims paràgrafs que tanquen el capítol sobre la vida religiosa introdueixen una de 

les qüestions més reiterades en els textos literaris a què ens referirem: Llull clama per la 

missió com a estadi culminant de la vida religiosa, en plena connexió amb el misit eos de 

Jesús als seus deixebles, en una contradicció només aparent: el monjo i l’anacoreta són, per 

definició i vocació, solitaris, no missioners. Segons Jean Leclercq, a El amor a las letras i el 

deseo de Dios, la institució monàstica havia produït, sobretot en l’edat mitjana, aquelles 

dues formes d’heroisme cristià: d’una banda, la vida solitària; de l’altra, l’evangelització, 

sense introduir, però, cap novetat, atès que aquestes dues formes ja s’havien experimentat 

en l’època patrística. És, a tall d’exemple, el cas de sant Gregori, que abans de ser papa 

repartí les riqueses entre els pobres, fundà dos monestirs on es féu monjo dedicat a l’estudi 

i a la pregària i fou enviat a Constantinoble pel papa Pelagi II per conèixer les tradicions 

espirituals d’Orient. En paraules de Leclercq, «su experiència es, en fin, la de un 

                                                      
6 LLULL, R., Llibre de contemplació en Déu, Toms I-VII, ed. M. Obrador y Bennassar, Miquel 

Ferrà i Salvador Galmés, II-VIII (Palma de Mallorca, 1906-1914; Palma: Miquel Font, 1987-
1989), vol. I, p. 46. 
7 LLULL, R., Obres de Ramon Lull. Libre de contemplació en Déu. Toms I-VII, ed. M. Obrador y 
Bennassar, Miquel Ferrà i Salvador Galmés, II-VIII (Palma de Mallorca, 1906-1914; Palma, Miquel 
Font, 1987-1989), p. 49 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

21 

contemplativo condenado a la acción»
8

, atribució que sens dubte ens evoca directament el 

nostre Blaquerna lul·lià. En aquest mateix sentit s’expressa Odette d’Allerit quan adverteix,
9

 

seguint les tesis de Probst, de Platzeck i de Sancho que el nostre autor beu de la tradició 

que es remunta a sant Joan Crisòstom, a sant Jeroni i a Benet de Núrsia, i a les doctrines 

de sant Pere Damià i de sant Bonifaci. Per a la investigadora, «La vida eremítica no será ya 

considerada como un fin en si misma, sinó como un tiempo necesario de preparación, 

tiempo consagrado de un modo muy particular no tan solo a la oración y a la reflexión, 

sino tambien al estudio». Semblantment es manifestava el P. Antoni Oliver en el treball de 

referència obligada «El Beato Ramón Llull en sus relaciones con la Escuela Franciscana de 

los siglos XIII-XIV», en afirmar que «El amor a Dios le atraía hacía la contemplación: este 

mismo amor de Dios le llevaba luego a procurar que todos los hombres conocieran y 

amaran a su Dios. Las dos vidas no se oponen, se jerarquizan».
10

 En definitiva, Llull se 

sumava a les noves propostes de canvi, pròpies del seu temps, en el sentit assenyalat per C. 

H. Lawrence: «una vez que se extendió la idea que la auténtica imitación de Cristo 

involucraba un activo ministerio de predicación así como de pobreza voluntaria resultó 

imposible detenerla. Pero el cambio en cada caso implicaba una orientación nueva y 

radical: de una vida contemplativa apartada a una vida misionera activa»
11

. 

Vegem tot seguit com Llull teoritza la vida religiosa en els dos tractats dedicats a 

l’amable fill, això és, en la Doctrina pueril i en el Llibre d’intenció, la primera redactada 

entre 1274-76 i la segona entre 1276 i 1283. 

La Doctrina pueril constitueix un breu tractat catequètic en el qual el mestre Ramon 

plasma la formació bàsica que ha de tenir el cristià.
12

 És al capítol 82, titulat «de religió» 

quan s’instrueix el lector sobre la vida religiosa. D’entrada, s’hi detecta un canvi important 

respecte del Llibre de contemplació en Déu: si el primer era una contemplació de l’estat 

religiós a partir de l’observació de la realitat, s’intueix ara un coneixement més profund 

                                                      
8 LECLERCQ, J., El amor a las letras y el deseo de Dios. Introducción a los autores monásticos 
de la Edad Media. Salamanca, Ediciones Sígueme, 2009, p. 47, 
9 D’ALLERIT, O., «Ramón Llull y la tradición del eremitismo apostólico», Estudios Lulianos, 60 
(1962), pp. 105-115. 
10 OLIVER, A., «El Beato Ramón Llull en sus relaciones con la escuela franciscana de los siglos 
XIII-XIV», Estudios Lulianos, 9 (1965), pp. 55-70, 145-165; 10 (1966), pp. 47-55; 11 (1967), pp. 89-
119; 13 (1969), pp. 51-65. 
11 LAWRENCE, C. H., Medieval Monasticism: Forms of Religious Life in Western Europe in the 
Middle Ages, Londres i Nova York, Longman. Versió traduïda, a partir de la qual citam: El 
monacato medieval. Madrid, Gredos, 1999. 
12 LLULL, R., Doctrina pueril, ed. Joan Santanach i Suñol, Nova Edició de les Obres de Ramon 
Llull, VII. Palma, Patronat Ramon Llull, 2005; i SANTANACH, J., «“Cové que hom fassa apendre 
a son fill los ·XIIII· articles”: La Doctrina pueril com a tractat catequètic», dins Lola BADIA, Miriam 

CABRÉ i Sadurní MARTÍ (eds.), Literatura i Cultura a la Corona d'Aragó (segles XIII-XV). Actes del 
III Col·loqui «Problemes i Mètodes de Literatura Catalana antiga, U. de Girona, 5-8 juliol de 2000, 
Barcelona, Curial-Publicacions de l'Abadia de Montserrat, 2002, pp. 419-430. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

22 22 

sobre la història monàstica: se’n defineix el concepte, es determina la renúncia a la vida 

activa de qui entra en la contemplativa, es refereix als orígens del monacat i explica el motiu 

pel qual sorgeixen els ordres mendicants. Tot seguit s’insisteix en la caracterització de la 

vida religiosa: s’hi afegeixen les «llàgremes, plors e contriccions de cor» pròpies de la 

contemplació solitària»
13

, així com la devoció i la consciència. La pobresa hi és justificada 

per evitar els destorbs propis dels béns temporals, mentre que les virtuts del monjo es 

converteixen en el gran tresor i en la riquesa amb què s’ha de perseverar. Es consoliden 

com a tasques pròpies del monjo no només l’ofici manual sinó també l’estudi i la formació 

i la vida contemplativa se situa en un estadi superior. És aquí quan comença a elaborar el 

tòpic del fals religiós, de l’hipòcrita que inverteix contínuament l’ordre de les intencions, 

tot esdevenint el pitjor exemple per a la resta de la societat: si el religiós ha de ser «llum i 

exempli» per als altres, el mal religiós és l’ésser menyspreable per excel·lència, ja que genera 

dubtes sobre la fe a la resta de la comunitat. Finalment, amplia l’elenc de formes 

contemplatives en relació amb les dones, tot referint-se a «vèrgens, vídues e les altres 

fembres qui són en religió se meten en càrcers e en monestirs, dels quals null temps no 

ixen, per tal que adoren e servesquen Déu». Per acabar de perfilar-ne les característiques, 

cal arribar al capítol 87 «De vida», relatiu als estats de la vida cristiana. S’hi distingeix entre 

la vida corporal i la vida espiritual, que és definida com «amar Déu», de manera que «si 

ames vida espiritual, ama e tem Deu, car per amar e tembre Deu, viu l’ànima en vertuts e 

esquiva los vicis e·ls pecats qui son ocasió de infernal mort». Alhora, aquestes dues vides 

es divideixen en tres carreres o vies: la carrera jussana o inferior, la mitjana i la subirana o 

superior. La carrera jussana és la que s’ha d’evitar, ja que condueix cap a la mort infernal; 

la mitjana es correspon amb la vida activa i la subirana, amb la contemplativa, que se situa 

com a opció més noble, més propera a Déu i, en conseqüència, més allunyada de la via 

jussana. La vida mitjana, en canvi, es correspon a la dels homes que, sense pertànyer a la 

vida contemplativa, duen una vida virtuosa, tot evitant de caure en pecat i sent grats a Déu. 

Reitera la imatge dels contemplatius, descrits ara com «hòmens qui fan aspra vida e 

contemplen ab dejunis, oracions, pobretat, contricció, menyspreament d’aquest món». 

Si resseguim els consells del pare al fill «qui novellament ve en lo món», que plasma 

al Llibre d’intenció, cal entendre la vida activa com un graó o segona intenció per ascendir 

a la vida contemplativa, que ha de ser la primera intenció de la persona que entra en religió: 

 

                                                      
13 LECLERQ, op. cit., p. 84. 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

23 

«Religiós, fill, es per intenció que haja vida contemplativa exalçada sobre vida activa. E per 
açó, fill, en ver religiós se ha la primera intenció a vida contemplativa e la segona a vida 
activa. E lo demoni, fill, tempta los religiosos per ço que no sien en vera intenció, per la 
qual temptació malvat religiós consent al demoni e a la primera intenció a vida activa e sa 
segona a vida contemplativa, sots àbit de religió»14. 

 

Els exemples concrets: els monestirs femenins i masculins 

Un cop perfilada quina és la finalitat de la vida monàstica i quines són les coordenades en 

les quals Llull la formula, estam en condicions de traspassar els murs abacials lul·lians per 

observar les preocupacions que el nostre autor manifesta sobre la vida contemplativa 

cenobítica i quines propostes de canvi hi anticipa. Iniciem la nostra particular contemplació 

d’aquests monestirs guiats per l’abadessa Natana, com a bon referent femení que 

protagonitza el llibre segon del Romanç d’Evast e Blaquerna. Aquesta novel·la, redactada 

a Montpeller entre 1276 i 1283, és una posada en pràctica del fonaments teòrics del Llibre 

d’intenció i s’hi planteja l’ordenació del món a partir de la doctrina teleològica exposada.
15

 

Es divideix en cinc llibres, dels quals el segon és titulat «De religió», que, a la vegada, se 

subdivideix en dos llibres: el primer, protagonitzat per Natana, és intitulat «llibre de l’ordre 

de les dones» i el segon, protagonitzat per Blaquerna, és el dedicat als ordres masculins. 

Natana, la que si tot hagués sortit segons els plans pactats per les mares respectives 

hauria estat l’esposa de Blaquerna, és una dona tenaç i intel·ligent, caracteritzada per la 

bondat i per la saviesa, per la preparació i l’eficàcia intel·lectual, cosa que li permet de 

resoldre tots els problemes que es deriven de la gestió quotidiana del monestir.
16

 Sponsa 

Christi per excel·lència, virtuosa i exemplar per a la resta de la comunitat, entra en religió 

un cop que Blaquerna l’ha convençuda que no hi pot haver amor més gran que el de 

Jesucrist, tot transgredint l’oposició de sa mare vídua, Nastàsia, en tant que l’entrada al 

monestir de la filla suposaria la pèrdua de l’herència del marit difunt. Després de la 

renúncia al matrimoni i l’arribada al convent, d’amagat de la mare i en un episodi que evoca 

l’entrada en religió de Clara d’Assís,
17

 és rebuda molt honradament per l’abadessa i per les 

altres germanes, a les quals demana entrada. L’abadessa hi accedeix sense cap objecció, 

                                                      
14 LLULL, R., Llibre d’intenció, ed. Maria Isabel Ripoll, Barcelona: Publicacions de l’Abadia de 
Montserrat, 2013, p. 200. 
15 RIPOLL, M., «Una lectura no utòpica del Romanç d’Evast e Blaquenra», Studia Lulliana, 52 
(2012), pp. 3-24. 
16 RIPOLL, M., «Sobre la formació femenina i el paper de la dona en la reforma social de Ramon 
Llull», Educació i Història: Revista d’Història de l'Educació, 28 (juliol-desembre, 2016), pp. 93-112. 
17 RIPOLL, M., «De Clara a Natana: la influència franciscana en la creació dels models literaris 
femenins lul·lians», Estudios Franciscanos. Volumen homenaje al Beato Ramón Llull en el VII 
centenario de su muerte (1316-2016), 117 (2016, set-des), pp. 521-528. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

24 24 

però en canvi la mestra de novícies s’hi mostra completament reticent. La vestició és fa de 

forma immediata i a petició de la postulant: 

 

«La abadesa deia a Natana si volia encontinent rebre l’hàbit o si volia estar alcun temps en 
lo monestir perquè temptàs la aspra vida que les dones feien per donar aflicció al cors ni si 
s’alçaria de la captinença ni custuma del monestir. Nathana respós e dix que no calia que 
ella temptàs si mateixa de devoció, cor la devoció que ella havia a religió, aquell qui la y 
havia mesa la pot conservar quant se vol segons esguardament de gracia e de pietat. Nathana 

volch demantinent l’abit per ço que, si sa mare e sos parents la volien recobrar, que·l 
monestir la pogués a ells defendre segons son privilegi. Dementre que Natana reebia l’àbit 
de religió e prometia conservar les condicions del orde e la abadessa li donava sa bendició 

segons que era acustumat, Nastàsia fo venguda de l’església e cuydà trovar sa filla Natana»
18
. 

 

Aquesta professió directa, sense el període prescriptiu de prova, no era cap estranyesa en 

la tradició monàstica. Al treball «El hábito no hace al monje: formas y simbolismos de los 

hábitos monásticos», Francisco Rafael de Pascual remet als textos del Pseudoaeropagita per 

afirmar que el ritual de la vestició va evolucionar amb el temps, a partir d’una forma molt 

senzilla que no contemplava cap tipus de cerimonial litúrgic, ni tan sols de professió 

expressa. Segons l’autor, «La sola imposición del hábito -la vestición- significaba 

suficientemente para los primeros padres el cambio de vida y de mentalidad, la metanoia 

del Nuevo Testamento, la entrega total a Dios, la adhesión cordial, efectiva e irrevocable 

de la tradición monástica»
19

. L’hàbit, per tant, cobra un doble valor: el que significa per a la 

nova germana, però també el que simbolitza per a qui l’observa, de pertinència a l’ordre 

en què ha professat, com es constata quan la mare, irada, arriba al monestir amb la intenció 

de recuperar la jove. L’assistència de les virtuts teologals fa que l’episodi acabi triomfalment 

per a Natana, que fins i tot convenç sa mare perquè ingressi al monestir i es revesteixi amb 

hàbits llargs i humils. Tanmateix, la vídua Nastàsia ja era «dona vella e de feble complecció», 

per la qual cosa seguí el consell de la filla i de l’abadessa de fer: 

 

«casa fora lo monestir, denant la porta de l’esgleya, per ço que en aquella estegués e menjás 
e hagués alcuna pietança a son cors, la qual no puria haver en lo monestir. Nastasia estech 
en consell de l’abadessa, de sa filla e de les altres dones, e stenc en la manera que elles 
volgren e donà bo exempli a totes les dones qui la vehien. Sos vestiments eren humils e 
semblants en partida a les vestedures que vestien les dones de religió»20. 

 

                                                      
18 LLULL, R., Romanç d’Evast e Blaquerna. Edició crítica d’Albert Soler i Joan Santanach. Nova 

Edició de les Obres de Ramon Llull, VIII, Palma, Patronat Ramon Llull, 2009, p. 151. 
19 DE PASCUAL, F. R., «“El hábito no hace al monje”: formas y simbolismos de los hábitos 
monásticos», dins El ritmo cotidiano de la vida en el monasterio medieval, Aguilar de Campo, 
Fundación Santa María la Real del Patrimonio Histórico, 2015, pp. 11-32. 
20 Idem, p. 154. 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

25 

L’entrada de Natana en religió vol dir, en el context del Romanç d’evast e Blaquerna, que 

s’inicia el primer assaig d’ordenació del món, en aquest cas del microcosmos monacal, que 

Llull explora en petita escala, prèvia a la nova proposta d’ordenació del protagonista 

masculí. Un cop Natana inicia la vida comunitària conventual, aprèn molt ràpidament totes 

les tasques pròpies i, sobretot, aprèn «molt bé de letra e après lo cant e·l ufici en breu de 

temps», fins al punt de ser nomenada sacristana quan cal relegar-ne la que n’ostenta el 

càrrec. Per la bona feina que fa, no serà anòmal que a la mort de l’abadessa, la candidata 

òptima per al relleu en l’abadiat sigui ella, moment que l’autor aprofita per introduir, en 

boca de Natana mateixa, la «novella manera d’elecció, la qual Art segueix les condicions 

del Llibre del gentil e dels III savis, lo qual segueix la Art de atrobar veritat». Un cop que 

és elegida abadessa, els dubtes sobre la missió encomanada es fan evidents i s’encaminen 

a l’ordenació del monestir: «Gran desplaer hac Natana de son honrament. […] En gran 

pensament entrá Natana com pogués e sabés regir si mateixa e les dones e tots jorns cogitava 

com pogués ordenar lo monestir a bones custumes»
21

. Aquesta ordenació s’orientarà en 

dos sentits: el primer, en l’establiment d’un sistema garant de la subsistència econòmica del 

monestir sense transgredir la clausura. El segon, la formació de les dones. Quant al primer 

punt, caldrà recuperar aquí l’entrada de Nastàsia a les dependències monacals. Llull es feia 

ressò, així, d’una de les vies possibles per a les vídues medievals, i incorporava el debat 

sobre si les monges podien tenir o no béns patrimonials: Nastàsia proposa repartir 

l’herència del marit entre els pobres de Crist, mentre que Natana era partidària de donar-

los al monestir. El dilema es resol a favor de la proposta de Natana, amb la qual cosa es 

dona resposta a un dels problemes principals de la clausura medieval femenina i que havia 

generat un llarg debat en els ordres mendicants, relatiu al manteniment de la comunitat si 

a les monges no els era permès sortir extramurs. Per observar estrictament la clausura, la 

proposta lul·liana és clara: els béns patrimonials de sor Natana passen exclusivament a la 

comunitat monacal. Les necessitats quotidianes podran ser cobertes des de l’exterior per 

frares llecs, per alguns vells homes bons i per dones vídues, «beguines i bones dones», en 

el cas que les necessitats privades de les monges no puguin ser ateses pels homes. Si les 

monges no surten a mendicar, s’evitarà que caiguin en temptació tot veient i recordant les 

vanitats del món. Així mateix, per assegurar l’abastiment, es preveu establir un numerus 

clausus (que l’autor no concreta) en l’ingrés de novícies, que s’ha de regular per 

remplaçament, de manera que no es pugui admetre cap nova postulant fins a la mort d’una 

                                                      
21 LLULL, R., Romanç d’Evast e Blaquerna. Edició crítica d’Albert Soler i Joan Santanach. Nova 
Edició de les Obres de Ramon Llull, VIII, Palma, Patronat Ramon Llull, 2009, p. 164. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

26 26 

de les monges de la comunitat. Per garantir el bon funcionament de la norma imposada, 

és instaurat el paper de l’espia, d’aquella monja encarregada de vigilar secretament i 

setmanal que les demés germanes observin estrictament el comportament establert, tant en 

el claustre com si tenen necessitat de sortir puntualment a la ciutat. 

El segon focus de la reordenació que du a terme la bona abadessa Natana es refereix 

a la instrucció de les dones. En iniciar l’abadiat, Natana recorre, a manera de circatora, les 

dependències del monestir tot revisant aquells comportaments pendents de correcció. És 

així que sabem que les monges filen disperses en diferents llocs del convent, entre l’hort, 

el dormitori i «les altres cases on les dones solen filar». La labor de filar la llana constituïa 

un dels treballs manuals idoni per evitar l’ociositat (enemiga de l’ànima) i els vicis derivats 

com són la peresa i la promiscuïtat. Davant d’aquesta dispersió, l’abadessa estableix al 

capítol que: 

 

«totes les dones filassen en un loch e que alcuna dona legís alcun libre qui fos en romanç 
per ço que les dones lo poguessen entendre […] E aquell libre legissen a les festes e als 
altres dies, segons que cascuna dona venria per tanda e per orde. Aquel libre fo encercat e 
aquell ordenament fo fet en aquell monestir e en molts d’altres que d’aquell ne prengueren 
exempli. Molt fortment volch l’abadessa que fos tengut aquel stabliment per ço que per 

ohir aquell libre l’ànima no cogitás en vanitats ni en desordenats pensaments per los quals 
s’inclinás a peccat»22. 

 

Des d’aquesta perspectiva, Llull formula una diferència remarcable respecte de la tradició 

monacal: el treball manual diari ha de ser acompanyat per l’activitat lectora i, en 

conseqüència, ha de facilitar l’aprenentatge i la rectitud moral. Tot plegat fa que l’actuació 

de Natana sigui exemplar, fins al punt que les contemplatives «lloen e beneeixen Déu qui 

tanta de saviesa havia donada a l’abadessa, ni cor lur havia donat tant bo pastor qui per 

sciencia e per santa vida tant fortment les adoctrinava en amar e coneixer lur espós Jesucrist 

e ses obres»
23

. És de rigor remarcar que aquest «tant bon pastor» atribuït a Natana és 

correlatiu al que s’atribuirà a Blaquerna quan en conclogui el bisbat: «Gran era lo bé que 

el bisbe [Blaquerna] feia e tot lo poble lloava e beneïa Déu, qui tan bon pastor lur havia 

donat; e per los mèrits d’aquell bisbe, Déus beneïa aquella ciutat»
24

. L’exemple de la bona 

abadessa s’estén i és imitat per moltes altres dones de religió: «Molt de temps visch la 

abadessa en aquell monestir siguent totes les ordinacions demunt dites. E molta bona dona 

hac en aquell monestir per la santa vida e doctrina de l’abadessa Natana; molta dona de la 

                                                      
22 Ibidem, p. 166. 
23 Ibidem, p. 178. 
24 Ibidem, p. 332. 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

27 

çiutat ne pres bon eximpli e molts d’altres monestirs prengueren regla e manera d’aquella 

que·n ordená l’abadesa Natana».
25

 Amb el llibre de l’ordre de les dones, Llull va voler que 

una dona preludiàs, en l’espai que li era permès, l’acció reordenadora del protagonista 

masculí, i que ho fes des del coneixement i des de l’aplicació de l’Art. 

 

La vida religiosa masculina 

De forma paral·lela, el protagonista masculí Blaquerna durà a terme un restabliment 

semblant al monestir en què entra temporalment i casual. Recordem que la vocació de 

Blaquerna és ser ermità contemplatiu, i amb aquest únic objectiu abandona la casa i la 

família. Entra al bosc, l’espai iniciàtic de prova per excel·lència,
26

 i hi troba l’escuder 

acomiadat de Narpan, un fals i hipòcrita penitent que remet al temudíssim monjo errant o 

giròvag, que «està pres d’ací en una abadia; en aquell monestir ha fet alberc e és vengut en 

aquel lloc per fer penitència, mas la penitència en què ell està és semblant a la pentitència 

del llop»
27

, i que es converteix en un exemple pèssim per a la resta dels monjos, com afirma 

l’escuder: «ell [Narpan] ha estat home pecador en lo món e ha morts hòmens e ha fets 

molts peccats e és vengut en aquell monestir on menuga e beu e jau a sa voluntat e viu en 

gran benanança, de la qual han mal eximpli tots los monges d’aquell monestir e molts d’ell 

n’han enveja»
28

. Narpan no aspira a la vida contemplativa, sinó que l’abadia és el mitjà per 

dur una vida absolutament ociosa. La situació és motiu d’alarma per Blaquerna, que davant 

del perill de corrupció latent per al monestir, s’ofereix voluntari per revertir el desordre de 

les intencions. Entra al monestir i comença un intens procés d’instrucció de Narpan, que 

inclou una disciplina fèrria, servir-li per menjar una coa de guineu rostida en comptes d’una 

oca suculenta, obligar-lo a aixecar-se a mitja nit per assistir a les matines o a vestir-lo de 

forma estrafolària perquè aprengui a humiliar-se. L’aprenentatge és doble: Narpan és 

instruït en la pràctica de les virtuts contra els vicis, però alhora Blaquerna s’inicia en la 

rutina monacal i en el funcionament del monestir: «A la miga nit, con los monjos se levaren 

a matines e Blaquerna ohí l’esquella, ell cridá Narpan e dix-li que es llevàs a oració, cor ora 

era. [...] Tota ora foren Narpan en l’esgleya tro al dia, que·ls monges agren volentat de 

entrar en capítol e que aprés la satisfacció e les disciplines diguessen la missa, la qual pus 

                                                      
25 Ibidem, p. 204. 
26 LE GOFF, J., «El desierto y el bosque en el Occidente medieval», dins Lo maravilloso y lo 

cotidiano en el Occidente medieval. Traducció de Il meraviglioso e il cotidiano nell’Occidentes 
medievale, Roma, 1983, Barcelona, Gedisa, 1985. 
27 Ibidem, p. 244. 
28 Ibidem, p. 245. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

28 28 

dignament es dita per la satisfacció del capítol»
29

. Això no obstant, les dificultats per revertir 

el desordre intencional són tan grosses que Blaquerna vol partir del monestir i abandonar 

Narpan, perseguint la vocació solitària. Els precs de Narpan li fan tornar enrere la decisió, 

ja que queda al monestir i comença l’any de prova per als dos: «En aquell dia confermá 

Blaquerna a Narpan la promessió que li havia feta e ambdós emprengueren con fossen 

vestits a la carn de silici e fossen companyons per tot aquell any en aquell monestir, donant 

gloria e laor de Deu faent penitencia. Molt plac a Narpan e a l’abat e a tot lo convent con 

Blaquerna revochá son departiment»
30

. Blaquerna s’integra en la vida del monestir: canta 

«antifenes, proses, himnes, responses» amb els monjos a l’església i significativament els 

explica la Sacra Pagina. Tant l’abat com els altres monjos desitgen que professi a l’ordre 

perquè els ensenyi «gramàtica, e teologia e les altres ciències que sabia», però Blaquerna 

sempre se n’excusa recordant la seva vocació eremítica. La petició constant de l’abat i la 

negativa reiterada de Blaquerna són el pretext perfecte per introduir el dilema sobre la 

conveniència de la vida cenobítica o la vida ascètica solitària, entre el model que suposa 

Jesús acompanyat dels seus apòstols contraposat al model de sant Joan Baptista, que és 

tengut com el primer eremita. El debat s’allarga amb exemples i contraexemples que 

introdueixen el cellerer i el sagristà, encara que tot acaba feliçment amb la professió de 

Blaquerna: «Per volentat de Deu s’esdevenc que Blaquerna preposà a ser monge per ço 

cor cogitá que mes de servey pudia fer a Deu en lo monestir que en l’ermitage»,
31

 de manera 

que acut al capítol per comunicar-ne la decisió: «Blaquerna s’agenollá al abat e a tot lo 

convent e doná’s al orde a tot lur manament sens negun retiment; gran fo lo goig que·l abat 

hac e tots los altres. E Blaquerna e Narpan reeberen l’hàbit e la benedicció molt 

honorablement e feeren la promessió qui·s convenia a aquell orde».
32

 El protagonista ja està 

en condicions d’iniciar la labor d’ensenyar la gramàtica, la teologia i les altres ciències, cosa 

que contrasta amb l’abat desconeixedor de la llengua llatina i que no sap tan sols explicar 

la sacra pagina. Si la primera actuació de Natana va ser la regulació de la lectura durant la 

feina manual, just després de la professió de Blaquerna es procedeix a la creació i a 

l’ordenació de l’estudi: se n’escull la ubicació («studis e scola en una part del monestir»), 

després, la durada i els graus per arribar finalment al curriculum («ordenaren de sciencies»). 

El monjo s’ha d’instruir intel·lectualment per arribar a la perfecció espiritual. Sens dubte 

en aquest episodi hi és latent el debat generat sobre la conveniència o no de la formació 

                                                      
29 Ibidem, p. 247. 
30 Idem, p. 249. 
31 Ibidem, p. 257. 
32 Ibidem, p. 258. 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

29 

monàstica, en auge a partir del segle XII però sobretot del XIII, així com sobre la 

conveniència que els monjos surtin extramurs per estudiar a la ciutat, amb el risc que, 

segons Llull mateix, té aquesta opció, com estableix amb l’exemple següent: 

 

«Una vegada s’esdevench que un abat tramés un monge en scoles. Aquell monge era be 
acustumat com partí del monestir; con fo en escoles e fo ab los homens mundans, aprés 
lurs custumes e ublidà les sues. Con lo monge retorná al monestir fo viciós e mostrá per 
obres vicis e per doctrina mostrà sciència. Per los vicis corrompé tots los monjes a malvats 
nudriments e de la ciencia que aprengueren usaren malament»33. 

 

Els beneficis de la implementació de l’estudi són imminents: dos monjos visitants poden 

debatre amb els deixebles de Blaquerna sobre les Escriptures. La predicació de Blaquerna 

mateix a la cort real, davant d’altres religiosos, comporta que el rei elegeixi sepultura a 

l’abadia. Sobretot, el monestir es converteix en centre de referència (com ho és el de 

Natana), al qual altres monestirs n’envien els monjos: 

 

«Tant longament continuà Blaquerna donar doctrina a sos scolans, que molts foren los 
escolans qui aprengueren meravellosament e qui esdevengueren nobles predicadors e 
mestres. Fama fo per totes aquelles terres de la gran doctrina que Blaquerna havia 
ensenyada; e molts d’altres monestirs hi trametien monges per aprendre la doctrina que 
Blaquerna ensenyava e molts scolans tramès l’abat en diverses monestirs per esser 
maestres. E molts homens d’aquelles terres establien capellanies perdurablement en aquell 
monestir per lurs animes. Gran fo lo be qui muntiplicà en aquel monestir per la sciencia 
que Blaquerna ensenyava»34. 

 

L’antítesi d’aquesta actuació modèlica la representa la figura del cellerer, el monjo 

majordom encarregat de l’administració del celler: és servidor de l’enveja, de l’avarícia i de 

la injúria, com es fa evident quan, en hostatjar-se en una altra abadia, intenta convèncer-ne 

el prior perquè canviï d’ordre i passi al seu, o quan compara les dependències pròpies amb 

les del monestir on se li ofereix posada. Blaquerna, coneixedor d’aquesta inversió de les 

intencions, acusa el mal comportament al capítol, que considera tan greu que demana que 

se li apliquin, al cellerer, les disciplines. El càstig corporal no fa esmenar la conducta del 

cellerer, per la qual cosa Blaquerna insisteix que se’l torni flagel·lar. Si no ens passa per alt 

cap altra referència, és l’única ocasió en què es recorre al càstig corporal per esmenar la 

mala conducta d’un germà. 

La conseqüència del gran bé que es deriva de l’actuació de Blaquerna serà que ja 

ordenat prevere, sigui elegit abat a la retirada (que no mort) de qui n’ostenta el càrrec. 

                                                      
33 Idem, p. 260. 
34 Idem, p. 271. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

30 30 

L’abadiat, al qual ha accedit no sense una munió de dubtes i de debats entorn la vida activa 

i la vida contemplativa, resulta igualment exemplar per a la comunitat i es recolzarà en tres 

punts: el primer, és el relatiu a l’establiment de la cel·la de l’Ave Maria, en la qual un monjo 

cada dia saludarà i venerarà la Mare de Déu. El segon es referirà a l’almoina que prescriu 

per als pobres en un moment de carestia del blat, que fa perillar el subministrament per al 

monestir i que es resol amb la intercessió de la Mare de Déu. El tercer punt és el relatiu a 

la preocupació de Blaquerna per l’adoctrinament dels pastors que pasturen les guardes 

allunyats dels centres espirituals, per als quals preveu la missió d’un monjo perquè els 

evangelitzi. El bé que es desprendrà de l’actuació de Blaquerna serà motiu perquè 

ascendeixi, involuntàriament, al bisbat. Com és ben sabut, després de ser papa, assolirà el 

seu objectiu vital de ser ermità contemplatiu, cosa que, en certa manera, no s’allunya del 

que prescrivia la regla benedictina: l’anacoreta o ermità és el que viu apart, un monjo que 

ha viscut primer en comunitat. Al monestir, ha pogut practicar les virtuts humilment, 

sobretot l’hospitalitat, i s’hi ha preparat amb els altres germans per «al singular combat al 

desert [...] per lluitar contra els vicis de la carn i dels pensaments». Lluny de ser un ermità 

amb escassa preparació intel·lectual o poc compromès amb la realitat, el model que Llull 

plasma literàriament és el d’un anacoreta que contempla la bondat divina des de la filosofia 

i la teologia, que ha viscut un període de formació i de maduració comunitària i que pot 

ser, seguint la tradició ascètica, guia de mestres i de neòfits, com serà el mateix Blaquerna 

al final del Romanç i al principi del Llibre de meravelles. De caràcter enciclopèdic i 

d’estructura novel·lada, el Llibre de meravelles suposa la continuació del personatge de 

l’ermità Blaquerna, que en la primera part de la narració es converteix en mestre i guia de 

Fèlix, un jove que ha seguit el consell del pare d’anar pel món meravellant-se, aprenent-ne 

el funcionament i observant com s’ha perdut l’objectiu principal pel qual l’home va ser 

creat. Guiat pels ermitans que trobarà al llarg del camí i que li revelaran l’estructura de la 

creació i la funció de l’home, recorrerà el món. Quan ja n’hagi desvelat el sentit, entrarà en 

un monestir, on finarà com a monjo. Al Llibre de meravelles, la presència dels monjos (i 

no de monges, que gairebé desapareixen de l’escena literària lul·liana, com si amb el Llibre 

de l’ordre de les dones ja hagués resolt completament la qüestió contemplativa femenina), 

serveix per il·lustrar els comportaments contraris a la recta intenció que es donen en la 

comunitat cenobítica, molt especialment centrat en el vici de la vanaglòria. És el cas de 

l’abat que «no soferia que sos monges aprenessen Divines Escriptures, per ço que no 



Sobre la contemplació i la vida monàstica en l'obra de Ramon Llull 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

31 

sabessin més que ell, e per ço que los béns temporals pogués mills procurar amb ells»
35

, o 

d’aquell altre abat que es vanagloriava de les parets del monestir, però que en canvi no 

s’entristia de la vida deshonesta dels seus monjos. 

 

Conclusions 

Aquest primer estat de la qüestió sobre la vida monàstica en la literatura lul·liana vol ser 

una aproximació inicial a les línies generals que aborda mestre Ramon al llarg dels primers 

vint anys de producció literària (1271-1296). Per al nostre autor, la vida contemplativa 

suposa la via més noble, en tant que és la més propera a Déu; en conseqüència, el monjo 

és llum i exemple per a la comunitat cristiana, no tan sols per al cenobi sinó per a la resta 

de cristians: si el monjo no viu d’acord amb el principi de la recta intenció i en desordena 

els objectius, és el pitjor exemple per a la societat. Amb el personatge de Narpan, Llull 

denuncia el cas dels falsos penitents que no solament viuen en pecat sinó que indueixen al 

mal comportament i a la contaminació de la resta l’abadia. Més que la caracterització més 

o menys real dels personatges, al nostre autor li interessa sobretot demostrar que aquest 

comportament és conseqüència de la ignorància en la jerarquització de les intencions, que 

es pot revertir sempre que s’aprengui a contrarestar els vicis amb les virtuts. Els abats, com 

a representants de Crist en la comunitat cenobítica, han de ser autèntics pastors espirituals: 

la preocupació pels bens terrenals ha de ser conseqüència del benestar espiritual, i no a la 

inversa. Se’ls pressuposa que són mestres i consellers: l’abat òptim que Llull perfila és un 

religiós que aspira a la contemplació, que es prepara en comunitat des de la vida activa, 

instruït en teologia, que coneix l’Art lul·liana i que l’aplica a la quotidianitat de l’abadia, per 

restablir l’ordre correcte de les intencions, en una clara oposició amb l’abat ignorant. Per 

al reconvertit Ramon, la formació intel·lectual és una característica gairebé intrínseca del 

religiós, per la qual cosa projecta la creació d’estudis intramurs, per garantir-ne la 

preparació intel·lectual tot evitant la perversió del mon i la contaminació del convent amb 

els vicis de l’exterior. No interessa reflectir una abadia concreta, localitzada geogràficament 

o destacada per algun fet excepcional, ni tan sols interessa adscriure-la a cap ordre 

específica, atès que el projecte d’ordenació involucra tots els actants de la vida 

contemplativa. L’objectiu didàctic que preval en aquestes obres és ensenyar a revertir les 

intencions i aplicar les virtuts en el combat contra els vicis, d’aquí que els monestirs presents 

                                                      
35 LLULL, R., Llibre de meravelles, dins Obres selectes de Ramon Llull (1232-1316), ed. Anthony 
Bonner, «Els Treballs i els Dies, 31-2» 2 vols, Palma, Editorial Moll, 1989, p. 347. 



Maribel Ripoll-Perelló 

Núm. 5 – Octubre 2022 – pp. 15-32 
ISSN 2794-1213 

32 32 

en la narrativa lul·liana siguin petits laboratoris on s’assagi l’aplicació pràctica de la doctrina 

teleològica. Tant és així que un cop duta a terme la reordenació interna, l’abadia és 

exemplar per a altres abadies, que o bé n’implanten el model o bé n’envien els monjos a 

la comunitat de referència. Ara per ara estam en condicions d’afirmar que mestre Ramon 

no pretén prescriure un model a partir dels models existents ni tampoc vol prendre partit 

per un o per altre orde: les dades apunten cap a influències de diversa índole (monaquisme 

inicial, pares de l’església, ordes mendicants franciscans i cistercencs, tradició eremítica i 

cenobítica). Podem concloure que el religiós lul·lià, en una paradoxa només aparent i 

heretada de les tendències del moment, és un contemplatiu actiu, que aprèn a conèixer i a 

estimar Déu, que es prepara en el si de la comunitat monàstica i que del coneixement en 

fa missió. 


	«A la mitja nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohí l'’esquella...». Sobre la contemplació i la vida monàstica en l’obra de Ramon Llull
	«A la mitja nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohí l’esquella...». About Contemplation and Monastic Life in Ramon Llull’s Work
	Maribel Ripoll-Perelló



