«A Ia muga nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohi
I"esquella...». Sobre la contemplacié 1 la vida monastica en ’obra de

Ramon Llull'

«A la migja nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohi

Pesquella...». About Contemplation and Monastic Life in Ramon Llull’s Work

Maribel Ripoll-Perell6
Catedra Ramon Liull
Univeristat de les Illes Balears

mb28ripoll@gmail.com

Resum

Ramon Llull va descriure per primer cop en la literatura catalana la vida contemplativa. En aquest
treball s’analitza 'evolucié gqie manifesta la prosa lul-liana en la caracteritzacié d’aquest estat de la
vida religiosa 1 se n’analitzen les principals referéncies.

Paraules clau

Ramon Llull, vida/contemplativa, monaquisme medieval

Abstract

Ramon Llull described the contemplative life for the first ime in Catalan literature. This work
analyzes the evolution of Lullian prose in the characterization of this state of religious life and
analyzes the main references.

Keywords

Ramon Llull, Contemplative life, Medieval monasticism

1 A la memoria de dom Josep Massot i Muntaner, OSB (1941-2022).
Revista Hispanoamericana T.O.R.
Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

15


mailto:mb28ripoll@gmail.com

Maribel Ripoll-Perell6

La literatura de Mestre Ramon és, des del primigeni Liibre de contemplacio en Déude 1271-
1274, una literatura poblada per monges 1 monjos, frares llecs, dones 1 homes de santa vida,
algun begui 1 una muni6 d’ermitans, de manera que la vida religiosa, en totes les
manifestacions possibles, és una constant d’aquelles obres que podriem considerar com a
literaries, especialment narratives 1 no tant tecniques, pensades per a un receptor
eminentment cristia. St partim del fet que Llull ha estat dels primers en parlar literariament
de la vida monastica en catala, vol dir que és de la ma del nostre autor que, en aquesta llengua,
la vida consagrada a la religi6 entra per primera vegada en 'espai de creacio ficcional. T aixo
vol dir que és la primera vegada que s’hi caracteritza 1 que s’hi plasmen alguns dels motius
universals sobre la qiiestié abordada. Aleshores, :com el reconvertit laic Ramon defineix 1
trasllada literariament aquest estat de la vida cristiana? Quins coneixements hi reflecteix?
Com en caracteritza els personatges que s’hi dediquen? O dit d'una altra manera, quines son
les preocupacions que manifesta en relacid6 amb espiritualitat contemplativa? Per donar
resposta a aquests interrogants, en primer lloc ens referirem al marc conceptual 1 biografic
sobre el fenomen Llull, aixo vol dir, quins aspectes biografics propis es poden relacionar amb
el coneixement de la vida contemplativa. Seguidament, analitzarem com defineix la vida
religiosa al Liibre de contemplacio en Déu, a la Doctrina puerili al Liibre d’intencio, per
focalitzar finalment la nostra atenci6 en els exemples cenobitics del Romang d’Evast e Aloma,
tot abracant els perfils de Blaquerna, de Natana 1 de la muné de monjos que apareixen al
Lilibre de meravelles. Per ra6 de hmitacié d’espai, no abordarem la figura de 'ermita, que

hauria de ser objecte d’un treball monografic.

Marc conceptual: la literatura al servei de la missi6

Després de 'anomenada «conversio a la penitéencia», esdevinguda pels volts de 1262-63 1
després d’uns nou anys de formacié intel-lectual a Mallorca, amb I’ajuda d’un professor
musulma, Llull enceta una prolifica produccié literaria, que s’estén 1 concreta en uns 265
titols, 1 que té una doble finalitat: conéixer 1 estimar Déu, d’una banda. De I’altra, escriure
el millor llibre del mén per aconseguir convencer els infidels dels errors propis 1 per
retornar els cristians al cami de la recta intencié per la qual han estat creats, aixo vol dir,
coneixer 1 estimar Déu. I”Art revelada a la muntanya de Randa, en el conegudissim episodi
de la Il'‘luminacio, esdevé el mecanisme 1doni per assolir aquests dos objectius. Com a
sistema filosoficoteologic, I’Art s’ha de difondre 1 ha d’arribar a tots els receptors potencials,
tant s1 tenen preparacio intel-lectual com si no: 'Art no és prevista Gnicament per a la

conversio dels no cristians, sind també com a suport per als cristians per viure la propia fe,

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

16



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

la contemplaci6 i la vida virtuosa.” Per aixo la literatura esdevé el miga optim de transmissio
eficag, per persuadir homes 1 dones de qualsevol condicié 1 per tant, també homes 1 dones
de religio, que cal reordenar el mon segons la doctrina de les dues intencions. Es aquest
paper instrumental de la literatura el que explica ’'abundor d’estrategies literaries, aixi com
també les estrategies hingtiistiques que desenvolupa en funcio del public al qual es dirigeix.
Sobretot, és el que justifica que el debat entre vida activa 1 vida contemplativa sigui abordat
per primer cop en la literatura catalana. Des d’aquesta perspectiva, un dels aspectes que cal
considerar és fins a quin punt 'experiencia biografica propia va mfluir en el tractament, o
com a minim, en el coneixement de la qiiestio. Recordem que el nostre autor és un laic
reconvertit a la fe arran de I'episodi de les cinc visions del sant Crist crucificat. Aquesta
«conversio a la peniténcia», d’empremta eminentment franciscana, és el que el mena a
deixar la famiha 1 els béns temporals, a emprendre un pelegrinatge als llocs sants de la
cristiandat medieval (Sant Jaume de Compostel-la, Santa Maria de Rocamador et alia santa
loca), a prendre un habit de drap vil (amb la connotacié explicita que té la presa de ’habit)
1 a iniciar nou anys d’estudis 1 de formacié. I és el que 'encamina, també, a redactar el
Liibre de contemplacio en Déu, a passar un periode contemplatiu a la muntanya de Randa,
a retirar-se al monestir de la Real per redactar la primera formulacié de I’Art 1 a fundar, en
uns terrenys agrestos 1 fora del nucli urba, pertanyents a 'abadia de la Real, el monestir de
Miramar el 1276, I'efimer projecte conventual extingit el 1301, en el qual tretze frares
franciscans hi havien d’aprendre I'Art 1 les llengiies mstrumentals per a la conversié dels
musulmans. Del periode de Miramar el nostre autor no en revela cap detall, llevat d'un de
relatiu a Pexistencia (al Romang d’Evast e Blaguerna) 1 d’un altre de relatiu al fracas de
I'empresa, al poema del Desconhort (1295). Suposa, aixo no obstant, la manifestacio del
contacte directe de Llull amb la comunitat franciscana 1, de retop, amb la comunitat
cistercenca de la Real, que al testament de 26 d’abril de 1313 apareix com a beneficiaria
d’un cofre de llibres. En la mateixa linia relativa als contactes estrets reflectits per Llull en
la Vida de mestre Ramon, cal tenir en compte el permis que va rebre el 1290 de fra Ramon
Gaufredi, ministre general dels franciscans, per ensenyar l'art als convents d’Italia 1,
sobretot, cal considerar I'estreta vinculacié que mantingué amb els cartoixans de Vauvert
(Paris), a qui dedica la versi6 llatina del Liibre de contemplacio en Déu el 1298 1a qui dicta

la versio llatina de la Vida de mestre Ramon el 1311. Com en el cas de la Real, la cartoixa

2 GAYA, J., «Ramon Llull i I'Islam. 'Infideles sunt homines, sicut et nos'. «Vés sou sant, Senyor
Déu tinicr. Franciscanisme i Islam. Jornades d'Estudis Franciscans, 2001. Barcelona, Facultat de
Teologia de Catalunya, 2002, pp. 115-143.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

17



Maribel Ripoll-Perell6

de Vauvert va ser destinataria, al testament citat, d’'una copia, en pergami 1 en llati, d’'un
conjunt d’obres lul-lianes. Si1 entenem la Vida com una font primaria en I'estudi de la
biografia lul-lhana, podem suposar que aquests contactes, almenys els dels micis de
produccio literaria, inspiraren els referents monacals de les obres lul-hanes, aixi com ho
argumenta el P. Segui Vidal,” segons el qual 'esperit cistercenc sura en els cenobis que
recrea literartament 1 s’hi manifesta de forma especial per 'advocacié a Santa Maria. Aixo
no obstant, cal considerar que el gruix de religiosos contemplatius es concentra en les obres
de caracter narratiu, com son la Doctrina pueril, el Liibre d’'itencio, €l Romang¢ d’Evast e
Blaguerna, el Llibre de meravelles, el Liibre de Santa Maria 11 Arbre de ciéncia, que se
situen entre el periode de 1274-1295 1 que es caracteritzen per la manifestacié d’una clara
voluntat de redrecar el mon, a partir de la doctrina teleologica de la doble intencio,

I'autentic puntal del pensament lul-lia que esbossarem tot seguit.

Sobre la recta intencié

Al documental de Miranda Tasker Life in a Hidden Light (2016), sobre el convent de
clausura de carmelites descalces de Wolverhampton & Preston, al Regne Unit, una de les
germanes entrevistades responia contundentment que el principal problema del mon és
que hom ha abandonat Déu en afirmar que «About the world? It’s a mess... because they're
leaving out Godl». En el fons, la resposta de la monja del segle XXI no s’allunya gens del
que gairebé vuit segles abans anticipava mestre Ramon. Vegem-ho, a tall d’exemple, en

I'mmic1 del Litbre de meravelles:

«kin tristicia e langurment estava un home en estranya terra. Fortment se meravellava de les
gents de aquest mon com tant poch conexen e amen Deu, qui aquest mon ha creat e donat
als homens en gran noblea e bonea per tal que per ells fos molt amat e conegut. Aquest
home plorava e planyia com Deus en est mon ha tan pocs amadors, servidors, loadors. E
per ¢co que sia conegut, amat e servit, fa aquest Libre de meravelles»'.

Amar Déu és el primer manament del decaleg mosaic 1 la primera intencié per la qual
I’lhome ha estat creat. En la concepcio lul-liana, la teoria teleologica de la doble intencié és
la que dona compte de la finalitat de I'Univers. Déu, causa eficient 1 ultima, ha creat ’home

perque Pestimi 1 el conegui, ’honort 1 el serveixi. La segona intencio es refereix al fet que

3 SEGUI VIDAL, G., «La influencia cisterciense en el Beato Ramén Llull». Estudios Lulianos, 1
(1957), pp. 351-370; 2 (1958), pp. 245-272. Del mismo autor, «Relaciones del Cister y de San
Bernardo con el Bto. Ramén Llully, Estudios Lulianos, 8 (1964), pp. 171-189.
4 LLULL, R., Llibre de meravelles, Obres selectes de Ramon Llull (1232-1316), ed. Anthony Bonner,
«Els Treballs i els Dies, 31-2» 2 vols. Palma de Mallorca, Editorial Moll, 1989.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

18



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

tots els béns que 'home posseeix deriven dels merits de la primera intencié 1 també al fet
que aquesta segona ha de ser instrument per arribar a la primera, no a I'inrevés. La inversio
mtencional és 'origen del pecat, com se sintetitza al versicle 276 del Litbre d’Amic ¢ Amat.
«Digues foll, que és pecat? Respos: —Entencio girada e enversada contra la final entenci6 e
rah6 per que mon amat ha creades totes coses». A diferencia de la resta de criatures, que
només poden actuar naturalment, ’home pot fer-ho també moralment. En aquest cas, pot
fer un mal s de la llibertat 1, en consequiencia, pot invertir 'ordre intencional, causa per la
qual el mén és en torbat estament, com indica al principi del Libre dintencio, en un
escenarl que ens apropa al llit com a espai propi de la contemplaci®6 monastica:
«Considerant e jaent en mon llit, fur membrant com lo mén es en torbat estament, per
privaci6 de vera intencié absentada de huma enteniment per defalliment de voler,
desordenat en membrar e entendre»’.

Per entendre l'ordenaci6 que ens proposa I'Il-luminat sobre I'espiritualitat
monastica, no podrem perdre de vista I’enfocament intencional, que ens conduira a

I'establiment del model exemplar de religiés, com concretarem tot seguit.

Entre la vida activa 1 la vida contemplativa

La primera evidéncia que cal remarcar sobre l'estat religios és que al llarg de la vintena
d’anys que abraca el periode que hem delimitat per al nostre estudi, els coneixements sobre
la vida ascetica 1 monacal es van modificant: es parteix d’una primera descripcid general al
Lilibre de Contemplacio, se n’informa de la tradici6, se n’amplien el concepte 1 les
caracteristiques en la Doctrina pueril 1 el Liibre d’intencio 1 culmina finalment amb els
exemples en les obres novel-lades. Al Liibre de contemplacio en Déu, la vida religiosa és
fotografiada al capitol 110 «Com hom se pren guarda de so que fan los clergues», en que
s'inclouen totes les categories de la vida religiosa. En primer lloc, s’hi tipifiquen els diferents
graus de la clerecia: diaques, preveres, canonges, bisbes, arquebisbes, clergues parroquials

«e los altres son religiosos», que son immediatament classificats:

«Los sants religiosos, Sényer, veem que han diverses ordens, car los uns son frares menors
e los altres son preicadors; los altres son monges, los altres son ermitans, los altres son

seglars. Asso mateix veem, Sényer, de les dones religioses, que han diverses ordens; car

5 LLULL, R., Llibre d’intencié, ed. Maria Isabel Ripoll, Barcelona, Publicacions de I’Abadia de
Montserrat. 2013, p. 123.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

19



Maribel Ripoll-Perell6

aquelles se meten en rescliis e estan tot lur temps en claustra, contemplans en la vostra
gloria e en la vostra benediccioy’.

D’aquest capitol dedicat a la vida religiosa podem inferir-ne els coneixements basics de que
partia el nostre autor, que es poden considerar més del punt de vista de 'observacié que
no del coneixement teoric que si que reflectira en la Doctrina pueril o al Romang d’Evast
¢ Blaquerna. S’hi estableix el modus vivendi dels «sants religiosos» 1 dels ermitans, s’hi
precisa el sentit de la clausura femenina 1 s’hi dibuixen ja els trets propis de la vida
cenobitica, com sén la rentncia als plaers mundans, el turment del cos amb dejunis, habits
aspres, Ihits durs 1 «aspres viandes, magres, dessaborides». Continua amb la missio que
tenen assignada els homes de religio, seguit dels dos grans tipus de vida contemplativa, vol

dir, eremitica 1 la cenobitica:

«kiternal Senyor, gran sobre totes granees, honrat sobre tots honraments! Los monges veig
que fan habitacions en locs agrests € en los locs apartats, per tal que no agen occasio de
peccar enfre nosaltres. E veig-los llaurar e conrear per tal que pusquen avidar si meteis e
los pobres qui per amor de vos demanen: e verg aquells llevar a Ia mija nit, per donar laor
e gloria a vos. Los ermitans veem, Sényer, que fugen a la vantat d’aquest mon, e van-se’n
als munts e als locs inhabitables, e menuguen les herbes e desemparen totes les benances
d’aquest mon, e tota lur vida es en vos a amar e a beneir e a pregar contemplant en la vostra
bonea e en la vostra sanctetat».

Els tres dltims paragrafs que tanquen el capitol sobre la vida religiosa introdueixen una de
les qiiestions més reiterades en els textos literaris a que ens referirem: Llull clama per la
missio com a estadi culminant de la vida religiosa, en plena connexié amb el muisit eos de
Jesus als seus deixebles, en una contradiccié només aparent: el monjo 1 ’anacoreta sén, per
definicié 1 vocacio, solitaris, no missioners. Segons Jean Leclercq, a £/ amor a las letras 1 el
deseo de Dios, la institucid6 monastica havia produit, sobretot en I'edat migana, aquelles
dues formes d’heroisme cristia: d’'una banda, la vida solitaria; de I'altra, I’evangelitzacio,
sense introduir, pero, cap novetat, ates que aquestes dues formes ja s’havien experimentat
en I’época patristica. Es, a tall d’exemple, el cas de sant Gregori, que abans de ser papa
reparti les riqueses entre els pobres, funda dos monestirs on es féu monjo dedicat a 'estudi
1 a la pregaria 1 fou enviat a Constantinoble pel papa Pelagi II per coneixer les tradicions

espirituals d’Orient. En paraules de Leclercq, «su experiencia es, en fin, la de un

6 LLULL, R., Llibre de contemplacié en Déu, Toms I-VII, ed. M. Obrador y Bennassar, Miquel
Ferra i Salvador Galmés, II-VIII (Palma de Mallorca, 1906-1914; Palma: Miquel Font, 1987-
1989), vol. I, p. 46.

7 LLULL, R., Obres de Ramon Lull. Libre de contemplacié en Déu. Toms I-VII, ed. M. Obrador y
Bennassar, Miquel Ferra i Salvador Galmeés, II-VIII (Palma de Mallorca, 1906-1914; Palma, Miquel
Font, 1987-1989), p. 49

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

20



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

contemplativo condenado a la accion»”, atribucio que sens dubte ens evoca directament el
nostre Blaquerna lul-lia. En aquest mateix sentit s’expressa Odette d’Allerit quan adverteix,’
seguint les tesis de Probst, de Platzeck 1 de Sancho que el nostre autor beu de la tradicié
que es remunta a sant Joan Crisostom, a sant Jeroni 1 a Benet de Nursia, 1 a les doctrines
de sant Pere Damia 1 de sant Bonifaci. Per a la investigadora, «La vida eremitica no sera ya
considerada como un fin en s1 misma, siné como un tiempo necesario de preparacion,
tiempo consagrado de un modo muy particular no tan solo a la oracién y a la reflexién,
sino tambien al estudio». Semblantment es manifestava el P. Antoni Oliver en el treball de
referéncia obligada «El Beato Ramon Llull en sus relaciones con la Escuela Franciscana de
los siglos XIII-XIV», en afirmar que «El amor a Dios le atraia hacia la contemplacion: este
mismo amor de Dios le llevaba luego a procurar que todos los hombres conocieran y
amaran a su Dios. Las dos vidas no se oponen, se jerarquizan»." En definitiva, Llull se
sumava a les noves propostes de canvi, propies del seu temps, en el sentit assenyalat per C.
H. Lawrence: «una vez que se extendié la idea que la auténtica imitacion de Cristo
mvolucraba un activo ministerio de predicacion asi como de pobreza voluntaria resulto
mmposible detenerla. Pero el cambio en cada caso implicaba una orientacion nueva y
radical: de una vida contemplativa apartada a una vida misionera activa»'.

Vegem tot seguit com Llull teoritza la vida religiosa en els dos tractats dedicats a
I'amable fill, aixo és, en la Doctrina pueril 1 en el Liibre d’intencio, la primera redactada
entre 1274-76 1 la segona entre 12761 1283.

La Doctrina pueril constitueix un breu tractat catequetic en el qual el mestre Ramon
plasma la formacio basica que ha de tenir el cristia.” Es al capitol 82, titulat «de religio»
quan s'instrueix el lector sobre la vida religiosa. D’entrada, s’hi detecta un canvi important
respecte del Liibre de contemplacio en Déu: si el primer era una contemplacié de I'estat

religiés a partir de 'observacié de la realitat, s'intueix ara un coneixement més profund

8 LECLERCQ, J., El amor a las letras y el deseo de Dios. Introduccion a los autores monasticos
de la Edad Media. Salamanca, Ediciones Sigueme, 2009, p. 47,

9 D’ALLERIT, O., <Ramén Llull y la tradicién del eremitismo apostoélico», Estudios Lulianos, 60
(1962), pp. 105-115.

10 OLIVER, A., «El Beato Ramén Llull en sus relaciones con la escuela franciscana de los siglos
XII-X1V», Estudios Lulianos, 9 (1965), pp. 55-70, 145-165; 10 (1966), pp. 47-55; 11 (1967), pp. 89-
119; 13 (1969), pp. 51-65.

11 LAWRENCE, C. H., Medieval Monasticism: Forms of Religious Life in Western Europe in the
Middle Ages, Londres i Nova York, Longman. Versié traduida, a partir de la qual citam: EI
monacato medieval. Madrid, Gredos, 1999.

12 LLULL, R., Doctrina pueril, ed. Joan Santanach i Sunol, Nova Edici6 de les Obres de Ramon
Llull, VII. Palma, Patronat Ramon Llull, 2005; i SANTANACH, J., «“Cové que hom fassa apendre
a son fill los -XIIII- articles”: La Doctrina pueril com a tractat catequétic», dins Lola BADIA, Miriam
CABRE i Sadurni MARTI (eds.), Literatura i Cultura a la Corona d'Aragé (segles xir-xv). Actes del
III Col-loqui «Problemes i Métodes de Literatura Catalana antiga, U. de Girona, 5-8 juliol de 2000,
Barcelona, Curial-Publicacions de 1'Abadia de Montserrat, 2002, pp. 419-430.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

21



Maribel Ripoll-Perell6

sobre la historia monastica: se’n defineix el concepte, es determina la rentincia a la vida
activa de qui entra en la contemplativa, es refereix als origens del monacat 1 explica el motiu
pel qual sorgeixen els ordres mendicants. Tot seguit s’insisteix en la caracteritzacié de la
vida religiosa: s’hi afegeixen les «llagremes, plors e contriccions de cor» propies de la
contemplaci6 solitaria»”, aixi com la devocié 1 la consciencia. La pobresa hi és justificada
per evitar els destorbs propis dels béns temporals, mentre que les virtuts del monjo es
converteixen en el gran tresor 1 en la riquesa amb qué s’ha de perseverar. Es consoliden
com a tasques propies del monjo no només I’ofici manual siné també I’estudi 1 la formacié
i la vida contemplativa se situa en un estadi superior. Es aqui quan comenca a elaborar el
topic del fals religios, de 'hipocrita que inverteix continuament 'ordre de les mtencions,
tot esdevenint el pitjor exemple per a la resta de la societat: si el religios ha de ser «llum 1
exempli» per als altres, el mal religios és I'ésser menyspreable per excel-leéncia, ja que genera
dubtes sobre la fe a la resta de la comunitat. Finalment, amplia I'elenc de formes
contemplatives en relacié amb les dones, tot referint-se a «vergens, vidues e les altres
fembres qui son en religld se meten en carcers e en monestirs, dels quals null temps no
ixen, per tal que adoren e servesquen Déu». Per acabar de perfilar-ne les caracteristiques,
cal arribar al capitol 87 «De vida», relatiu als estats de la vida cristiana. S’hi distingeix entre
la vida corporal 1 la vida espiritual, que és definida com «amar Déu», de manera que «si
ames vida espiritual, ama e tem Deu, car per amar e tembre Deu, viu ’anima en vertuts e
esquiva los vicis e-ls pecats qui son ocasié de infernal mort». Alhora, aquestes dues vides
es divideixen en tres carreres o vies: la carrera jussana o inferior, la mitjana 1 la subirana o
superior. La carrera jussana és la que s’ha d’evitar, ja que condueix cap a la mort infernal;
la mijana es correspon amb la vida activa 1 la subirana, amb la contemplativa, que se situa
com a opcio més noble, més propera a Déu 1, en conseqiiencia, més allunyada de la via
jJussana. La vida mitjana, en canvi, es correspon a la dels homes que, sense pertanyer a la
vida contemplativa, duen una vida virtuosa, tot evitant de caure en pecat 1 sent grats a Déu.
Reitera la imatge dels contemplatius, descrits ara com «homens qui fan aspra vida e
contemplen ab dejunis, oracions, pobretat, contriccid, menyspreament d’aquest mon».

Si resseguim els consells del pare al fill «qui novellament ve en lo mon», que plasma
al Llibre d’intencio, cal entendre la vida activa com un grao o segona intencio per ascendir

a la vida contemplativa, que ha de ser la primera intenci6 de la persona que entra en religio:

13 LECLERQ, op. cit., p. 84.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

22



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

«Religios, fill, es per mtencio que haja vida contemplativa exalcada sobre vida activa. E per

aco, fill, en ver religios se ha la primera intencié a vida contemplativa e la segona a vida
activa. I lo demont, fill, tempta los religiosos per ¢o que no sien en vera intencio, per la
qual temptacié malvat religios consent al demoni e a la primera intencié a vida activa e sa
segona a vida contemplativa, sots abit de reljgio»".

Els exemples concrets: els monestirs femenins 1 masculins
Un cop perfilada quina és la finalitat de la vida monastica 1 quines soén les coordenades en
les quals Llull la formula, estam en condicions de traspassar els murs abacials lul-lians per
observar les preocupacions que el nostre autor manifesta sobre la vida contemplativa
cenobitica 1 quines propostes de canvi hi anticipa. Iniciem la nostra particular contemplacio
d’aquests monestirs guiats per I'abadessa Natana, com a bon referent femeni que
protagonitza el llibre segon del Romang¢ d’Evast e Blaquerna. Aquesta novel-la, redactada
a Montpeller entre 12761 1283, és una posada en practica del fonaments teorics del Libre
d’intencio 1 s’hi planteja 'ordenacio del mon a partir de la doctrina teleologica exposada.”
Es divideix en cinc llibres, dels quals el segon és titulat «De religio», que, a la vegada, se
subdivideix en dos llibres: el primer, protagonitzat per Natana, és intitulat «llibre de 'ordre
de les dones» 1 el segon, protagonitzat per Blaquerna, és el dedicat als ordres masculins.
Natana, la que s1 tot hagués sortit segons els plans pactats per les mares respectives
hauria estat 'esposa de Blaquerna, és una dona tenac 1 mtel-ligent, caracteritzada per la
bondat 1 per la saviesa, per la preparacié 1 Ieficacia intel-lectual, cosa que i permet de
resoldre tots els problemes que es deriven de la gestié quotidiana del monestir."” Sponsa
Christi per excel-lencia, virtuosa 1 exemplar per a la resta de la comunitat, entra en religié
un cop que Blaquerna I’ha convencuda que no hi pot haver amor més gran que el de
Jesucrist, tot transgredint 'oposicié de sa mare vidua, Nastasia, en tant que I'entrada al
monestir de la filla suposaria la perdua de I’herencia del marit difunt. Després de la
rentncia al matrimoni 1 'arribada al convent, d’amagat de la mare 1 en un episodi que evoca
’entrada en religio de Clara d’Assis,” és rebuda molt honradament per I’abadessa 1 per les

altres germanes, a les quals demana entrada. I ’abadessa hi accedeix sense cap objeccio,

14 LLULL, R., Llibre d’intencié, ed. Maria Isabel Ripoll, Barcelona: Publicacions de I’Abadia de
Montserrat, 2013, p. 200.

15 RIPOLL, M., «Una lectura no utopica del Romang¢ d’Evast e Blaquenra», Studia Lulliana, 52
(2012), pp. 3-24.

16 RIPOLL, M., «Sobre la formaci6 femenina i el paper de la dona en la reforma social de Ramon
Llully, Educacié i Historia: Revista d’Historia de 'Educacio, 28 (juliol-desembre, 2016), pp. 93-112.
17 RIPOLL, M., «De Clara a Natana: la influéncia franciscana en la creacié dels models literaris
femenins lullians», Estudios Franciscanos. Volumen homenaje al Beato Ramén Llull en el VII
centenario de su muerte (1316-2016), 117 (2016, set-des), pp. 521-528.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

23



Maribel Ripoll-Perell6

pero en canvi la mestra de novicies s’hi mostra completament reticent. La vesticié és fa de

forma immediata 1 a peticié de la postulant:

«lLa abadesa dera a Natana si volia encontinent rebre I'habit o si volia estar alcun temps en
lo monestir perqué temptas la aspra vida que les dones feien per donar afliccio al cors ni si
salcaria de la captinenca ni custuma del monestir. Nathana respos e dix que no calia que
ella temptis si mateixa de devocio, cor la devocio que ella havia a religio, aquell qui la y
havia mesa la pot conservar quant se vol segons esguardarment de gracia e de pretat. Nathana
volch demantinent abit per ¢co que, si sa mare e sos parents la volien recobrar, que-/
monestir Ia pogués a ells delendre segons son privilegr. Dementre que Natana reebia Iabit
de religio e prometia conservar les condicions del orde e la abadessa li donava sa bendicio
segons que era acustumat, Nastasia o venguda de l'església e cuyda trovar sa filla Natana»".

Aquesta professio directa, sense el periode prescriptiu de prova, no era cap estranyesa en
la tradici6 monastica. Al treball «El habito no hace al monje: formas y simbolismos de los
habitos monasticos», Francisco Rafael de Pascual remet als textos del Pseudoaeropagita per
afirmar que el ritual de la vesticié va evolucionar amb el temps, a partir d'una forma molt
senzilla que no contemplava cap tipus de cerimonial littrgic, ni tan sols de professid
expressa. Segons l'autor, «l.a sola imposicion del hidbito -la vesticion- significaba
suficientemente para los primeros padres el cambio de vida y de mentalidad, la metanoia
del Nuevo Testamento, la entrega total a Dios, la adhesion cordial, efectiva e irrevocable
de la tradicion mondstica»". L’habit, per tant, cobra un doble valor: el que significa per a la
nova germana, pero també el que simbolitza per a qui 'observa, de pertinéncia a 'ordre
en que ha professat, com es constata quan la mare, irada, arriba al monestir amb la intencio
de recuperar la jove. Lassistencia de les virtuts teologals fa que episodi acabi triomfalment
per a Natana, que fins 1 tot conveng sa mare perque ingressi al monestir 1 es revesteixi amb
habits llargs 1 humils. Tanmateix, la vidua Nastasia ja era «dona vella e de feble compleccid»,

per la qual cosa segui el consell de la filla 1 de ’abadessa de fer:

«casa fora lo monestir, denant la porta de I'esgleya, per co que en aquella estegués e menyis
e hagués alcuna pietanca a son cors, la qual no puria haver en lo monestir. Nastasia estech
en consell de I'abadessa, de sa filla e de les altres dones, e stenc en la manera que elles
volgren e dona bo exemplr a totes les dones qui la vehien. Sos vestiments eren humils ¢
semblants en partida a les vestedures que vestien les dones de religio»”.

18 LLULL, R., Romang¢ d’Evast e Blaquerna. Edici6 critica d’Albert Soler i Joan Santanach. Nova
Edici6 de les Obres de Ramon Llull, VIII, Palma, Patronat Ramon Llull, 2009, p. 151.

19 DE PASCUAL, F. R., «“El habito no hace al monje”: formas y simbolismos de los habitos
monasticos», dins El ritmo cotidiano de la vida en el monasterio medieval, Aguilar de Campo,
Fundacion Santa Maria la Real del Patrimonio Histérico, 2015, pp. 11-32.

20 [dem, p. 154.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

24



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

L’entrada de Natana en religio vol dir, en el context del Romang¢ d’evast e Blaquerna, que
s’inicia el primer assaig d’ordenacié del moén, en aquest cas del microcosmos monacal, que
Llull explora en petita escala, prévia a la nova proposta d’ordenacié del protagonista
masculi. Un cop Natana inicia la vida comunitaria conventual, aprén molt rapidament totes
les tasques propies 1, sobretot, apren «molt bé de letra e apres lo cant el ufici en breu de
temps», fins al punt de ser nomenada sacristana quan cal relegar-ne la que n’ostenta el
carrec. Per la bona feina que fa, no sera anomal que a la mort de I'abadessa, la candidata
optima per al relleu en I'abadiat sigui ella, moment que I'autor aprofita per introduir, en
boca de Natana mateixa, la «<novella manera d’eleccio, la qual Art segueix les condicions
del Liibre del gentil e dels I savis, lo qual segueix la Art de atrobar veritat>. Un cop que
és elegida abadessa, els dubtes sobre la missié6 encomanada es fan evidents 1 s’encaminen
a 'ordenacié del monestir: «Gran desplaer hac Natana de son honrament. [...] En gran
pensament entrd Natana com pogués e sabés regir st mateixa e les dones e tots jorns cogitava
com pogués ordenar lo monestir a bones custumes»”. Aquesta ordenacié s’orientara en
dos sentits: el primer, en I’establiment d’un sistema garant de la subsistencia economica del
monestir sense transgredir la clausura. El segon, la formacio de les dones. Quant al primer
punt, caldra recuperar aqui ’entrada de Nastasia a les dependencies monacals. Llull es feia
resso, aixi, d’'una de les vies possibles per a les vidues medievals, 1 incorporava el debat
sobre si les monges podien tenir o no béns patrimonials: Nastasia proposa repartir
I’heréncia del marit entre els pobres de Crist, mentre que Natana era partidaria de donar-
los al monestir. El dilema es resol a favor de la proposta de Natana, amb la qual cosa es
dona resposta a un dels problemes principals de la clausura medieval femenina 1 que havia
generat un llarg debat en els ordres mendicants, relatiu al manteniment de la comunitat si
a les monges no els era permes sortir extramurs. Per observar estrictament la clausura, la
proposta lul-hana és clara: els béns patrimonials de sor Natana passen exclusivament a la
comunitat monacal. Les necessitats quotidianes podran ser cobertes des de 'exterior per
frares llecs, per alguns vells homes bons 1 per dones vidues, «beguines 1 bones dones», en
el cas que les necessitats privades de les monges no puguin ser ateses pels homes. Si les
monges no surten a mendicar, s’evitara que caiguin en temptacié tot veient 1 recordant les
vanitats del mon. Aixi mateix, per assegurar 'abastiment, es preveu establir un numerus
clausus (que l'autor no concreta) en I'ingrés de novicies, que s’ha de regular per

remplacament, de manera que no es pugui admetre cap nova postulant fins a la mort d’'una

21 LLULL, R., Romang¢ d’Evast e Blaquerna. Edicié critica d’Albert Soler i Joan Santanach. Nova
Edici6 de les Obres de Ramon Llull, VIII, Palma, Patronat Ramon Llull, 2009, p. 164.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

25



Maribel Ripoll-Perell6

de les monges de la comunitat. Per garantir el bon funcionament de la norma imposada,
és nstaurat el paper de l'espia, d’aquella monja encarregada de vigilar secretament 1
setmanal que les demés germanes observin estrictament el comportament establert, tant en
el claustre com si tenen necessitat de sortir puntualment a la ciutat.

El segon focus de la reordenacié que du a terme la bona abadessa Natana es refereix
a la mstrucci6 de les dones. En miciar abadiat, Natana recorre, a manera de circatora, les
dependencies del monestir tot revisant aquells comportaments pendents de correccio. Es
aixi que sabem que les monges filen disperses en diferents llocs del convent, entre I’hort,
el dormitort 1 «les altres cases on les dones solen filar». La labor de filar la llana constituia
un dels treballs manuals 1idoni per evitar 'oclositat (enemiga de 'anima) 1 els vicis derivats
com son la peresa 1 la promiscuitat. Davant d’aquesta dispersio, 'abadessa estableix al

capitol que:

«totes les dones filassen en un loch e que alcuna dona legis alcun libre qui fos en romang
per ¢o que les dones lo poguessen entendre [...] E aquell libre legissen a les festes e als
altres dlies, segons que cascuna dona venria per tanda e per orde. Aquel libre fo encercat e
aquell ordenament fo fet en aquell monestir e en molts d’altres que daquell ne prengueren
exempll. Molt fortment volch I'abadessa que fos tengut aquel stabliment per co que per
ohir aquell libre I'anima no cogitis en vanitats ni en desordenats pensaments per los quals
s’inclinds a peccat»”.

Des d’aquesta perspectiva, Llull formula una diferéncia remarcable respecte de la tradicio
monacal: el treball manual diari ha de ser acompanyat per lactivitat lectora 1, en
consequiencia, ha de facilitar 'aprenentatge 1 la rectitud moral. Tot plegat fa que 'actuacio
de Natana sigui exemplar, fins al punt que les contemplatives «lloen e beneeixen Déu qui
tanta de saviesa havia donada a I'abadessa, ni cor lur havia donat tant bo pastor qui per
sciencia e per santa vida tant fortment les adoctrinava en amar e coneixer lur espos Jesucrist
e ses obres»”. Es de rigor remarcar que aquest «tant bon pastor» atribuit a Natana és
correlatiu al que s’atribuira a Blaquerna quan en conclogui el bisbat: «Gran era lo bé que
el bisbe [Blaquerna] feia e tot lo poble lloava e beneia Déu, qui tan bon pastor lur havia
donat; e per los merits d’aquell bisbe, Déus beneia aquella ciutat»". I’exemple de la bona
abadessa s’estén 1 és 1mitat per moltes altres dones de religio: «Molt de temps visch la
abadessa en aquell monestir siguent totes les ordinacions demunt dites. E molta bona dona

hac en aquell monestir per la santa vida e doctrina de I'abadessa Natana; molta dona de la

22 [bidem, p. 166.
23 [bidem, p. 178.
24 [bidem, p. 332.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

26



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

clutat ne pres bon eximpli e molts d’altres monestirs prengueren regla e manera d’aquella
que-n ordena I’'abadesa Natana».” Amb el llibre de 'ordre de les dones, Llull va voler que
una dona preludias, en Pespai que Ii era permes, I'accié reordenadora del protagonista

masculi, 1 que ho fes des del coneixement 1 des de aplicacio de 'Art.

La vida religiosa masculina

De forma paral-lela, el protagonista masculi Blaquerna dura a terme un restabliment
semblant al monestir en que entra temporalment 1 casual. Recordem que la vocacio de
Blaquerna és ser ermita contemplatiu, 1 amb aquest tnic objectiu abandona la casa 1 la
familia. Entra al bosc, 'espai iniciatic de prova per excel-leéncia,” 1 hi troba I'escuder
acomiadat de Narpan, un fals 1 hipocrita penitent que remet al temudissim monjo errant o
girovag, que «esta pres d’aci en una abadia; en aquell monestir ha fet alberc e és vengut en
aquel lloc per fer penitencia, mas la peniténcia en que ell esta és semblant a la pentiténcia
del llop»”, 1 que es converteix en un exemple pessim per a la resta dels monjos, com afirma
I'escuder: «ell [Narpan] ha estat home pecador en lo moén e ha morts homens e ha fets
molts peccats e és vengut en aquell monestir on menuga e beu e jau a sa voluntat e viu en
gran benananca, de la qual han mal eximpli tots los monges d’aquell monestir e molts d’ell
n’han enveja»”. Narpan no aspira a la vida contemplativa, siné que I'abadia és el migja per
dur una vida absolutament ociosa. La situacié és motiu d’alarma per Blaquerna, que davant
del perill de corrupcié latent per al monestir, s’ofereix voluntari per revertir el desordre de
les ntencions. Entra al monestir 1 comenca un mtens procés d’instruccio de Narpan, que
inclou una disciplina ferria, servir-li per menjar una coa de guineu rostida en comptes d’una
oca suculenta, obligar-lo a aixecar-se a mitja nit per assistir a les matines o a vestir-lo de
forma estrafolaria perque aprengui a humiliar-se. [’aprenentatge és doble: Narpan és
mstruit en la practica de les virtuts contra els vicis, pero alhora Blaquerna s’micia en la
rutina monacal 1 en el funcionament del monestir: «A la miga nit, con los monjos se levaren
a matines e Blaquerna ohi I'esquella, ell crida Narpan e dix-li que es llevas a oracio, cor ora
era. [...] Tota ora foren Narpan en I'esgleya tro al dia, que-ls monges agren volentat de

entrar en capitol e que aprés la satisfaccio e les disciplines diguessen la missa, la qual pus

25 Ibidem, p. 204.

26 LE GOFF, J., «El desierto y el bosque en el Occidente medieval», dins Lo maravilloso y lo
cotidiano en el Occidente medieval. Traduccié de Il meraviglioso e il cotidiano nell’Occidentes
medievale, Roma, 1983, Barcelona, Gedisa, 1985.

27 Ibidem, p. 244.

28 [bidem, p. 245.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

27



Maribel Ripoll-Perell6

dignament es dita per la satisfaccié del capitol»”. Aixo no obstant, les dificultats per revertir
el desordre intencional son tan grosses que Blaquerna vol partir del monestir 1 abandonar
Narpan, perseguint la vocacio solitaria. Els precs de Narpan Ii fan tornar enrere la decisio,
Ja que queda al monestir 1 comenca 'any de prova per als dos: «En aquell dia conferma
Blaquerna a Narpan la promessioé que i havia feta e ambdés emprengueren con fossen
vestits a la carn de silici e fossen companyons per tot aquell any en aquell monestir, donant
gloria e laor de Deu faent penitencia. Molt plac a Narpan e a ’abat e a tot lo convent con
Blaquerna revocha son departiment»". Blaquerna s’integra en la vida del monestir: canta
«antifenes, proses, himnes, responses» amb els monjos a I'església 1 significativament els
explica la Sacra Pagina. Tant 'abat com els altres monjos desitgen que professi a 'ordre
perque els ensenyl «gramatica, e teologia e les altres ciencies que sabia», pero Blaquerna
sempre se n’excusa recordant la seva vocacio eremitica. La peticié constant de I'abat 1 la
negativa reiterada de Blaquerna sén el pretext perfecte per mtroduir el dilema sobre la
conveniencia de la vida cenobitica o la vida ascetica solitaria, entre el model que suposa
Jests acompanyat dels seus apostols contraposat al model de sant Joan Baptista, que és
tengut com el primer eremita. El debat s’allarga amb exemples 1 contraexemples que
mtrodueixen el cellerer 1 el sagrista, encara que tot acaba felicment amb la professio de
Blaquerna: «Per volentat de Deu s’esdevenc que Blaquerna preposa a ser monge per ¢o
cor cogita que mes de servey pudia fer a Deu en lo monestir que en ’ermitage»,” de manera
que acut al capitol per comunicar-ne la decisio: «Blaquerna s’agenolla al abat e a tot lo
convent e dond’s al orde a tot lur manament sens negun retiment; gran fo lo goig que-l abat
hac e tots los altres. E Blaquerna e Narpan reeberen I’habit e la benedicci6 molt
honorablement e feeren la promessio quiss convenia a aquell orde».” El protagonista ja esta
en condicions d’miciar la labor d’ensenyar la gramatica, la teologia 1 les altres ciéncies, cosa
que contrasta amb I’abat desconeixedor de la llengua llatina 1 que no sap tan sols explicar
la sacra pagina. St la primera actuacié de Natana va ser la regulacio de la lectura durant la
feina manual, just després de la professi6 de Blaquerna es procedeix a la creacié 1 a
I'ordenaci6é de Pestudi: se n’escull la ubicacio («studis e scola en una part del monestir»),
després, la durada i els graus per arribar finalment al curriculum («ordenaren de sciencies»).
El monjo s’ha d’instruir intel-lectualment per arribar a la perfeccié espiritual. Sens dubte

en aquest episodi hi és latent el debat generat sobre la convenieéncia o no de la formacié

29 [bidem, p. 247.
30 Idem, p. 249.

31 [bidem, p. 257.
32 [bidem, p. 258.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

28



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

monastica, en auge a partir del segle XII pero sobretot del XIII, aixi com sobre la
conveniencia que els monjos surtin extramurs per estudiar a la ciutat, amb el risc que,

segons Llull mateix, té aquesta opcid, com estableix amb 'exemple segtient:

«Una vegada s’esdevench que un abat tramés un monge en scoles. Aquell monge era be
acustumat com parti del monestir; con fo en escoles e fo ab los homens mundans, aprés
lurs custumes e ublida les sues. Con lo monge retornd al monestir fo vicios e mostrd per
obres vicis e per doctrina mostra sciencia. Per los vicis corrompé tots los monjes a malvats
nudriments e de la ciencia que aprengueren usaren malament»”.

Els beneficis de la implementacié de I'estudi sén imminents: dos monjos visitants poden
debatre amb els deixebles de Blaquerna sobre les Escriptures. La predicacio de Blaquerna
mateix a la cort real, davant d’altres religiosos, comporta que el rei elegeixi sepultura a
I’abadia. Sobretot, el monestir es converteix en centre de referéncia (com ho és el de

Natana), al qual altres monestirs n’envien els monjos:

«Tant longament continua Blaquerna donar doctrina a sos scolans, que molts foren los
escolans qui aprengueren meravellosament e qui esdevengueren nobles predicadors e
mestres. Fama fo per totes aquelles terres de Ia gran doctrina que Blaguerna havia
ensenyada; e molts d’altres monestirs hi trametien monges per aprendre la doctrina que
Blaquerna ensenyava e molts scolans tramés labat en diverses monestirs per esser
maestres. F. molts homens d’aquelles terres establien capellanies perdurablement en aquell
monestir per lurs ammes. Gran lo lo be qui muntiplica en aquel monestir per la sciencia
que Blaquerna ensenyava»”.

L’antites1 d’aquesta actuacidé modelica la representa la figura del cellerer, el monjo
majordom encarregat de I'administracio del celler: és servidor de 'enveja, de I'avaricia 1 de
la injaria, com es fa evident quan, en hostatjar-se en una altra abadia, intenta convéncer-ne
el prior perque canvii d’ordre 1 passi al seu, o quan compara les dependéncies propies amb
les del monestir on se i ofereix posada. Blaquerna, coneixedor d’aquesta inversio de les
mtencions, acusa el mal comportament al capitol, que considera tan greu que demana que
se I apliquin, al cellerer, les disciplines. El castig corporal no fa esmenar la conducta del
cellerer, per la qual cosa Blaquerna insisteix que se’l torni flagel-lar. Si no ens passa per alt
cap altra referéncia, és I'inica ocasidé en que es recorre al castig corporal per esmenar la
mala conducta d’'un germa.

La consequiencia del gran bé que es deriva de 'actuacio de Blaquerna sera que ja

ordenat prevere, sigul elegit abat a la retirada (que no mort) de qui n’ostenta el carrec.

33 Idem, p. 260.
34 Idem, p. 271.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

29



Maribel Ripoll-Perell6

L’abadiat, al qual ha accedit no sense una muni6 de dubtes 1 de debats entorn la vida activa
1la vida contemplativa, resulta igualment exemplar per a la comunitat 1 es recolzara en tres
punts: el primer, és el relatiu a I’establiment de la cel-la de I'’Ave Maria, en la qual un monjo
cada dia saludara 1 venerara la Mare de Déu. El segon es referira a 'almoina que prescriu
per als pobres en un moment de carestia del blat, que fa perillar el subministrament per al
monestr 1 que es resol amb la intercessio de la Mare de Déu. El tercer punt és el relatiu a
la preocupacié de Blaquerna per 'adoctrinament dels pastors que pasturen les guardes
allunyats dels centres espirituals, per als quals preveu la missi6 d’'un monjo perque els
evangelitzi. El bé que es desprendra de l'actuacié de Blaquerna sera motiu perque
ascendeixi, involuntariament, al bisbat. Com és ben sabut, després de ser papa, assolira el
seu objectiu vital de ser ermita contemplatiu, cosa que, en certa manera, no s allunya del
que prescrivia la regla benedictina: 'anacoreta o ermita és el que viu apart, un monjo que
ha viscut primer en comunitat. Al monestir, ha pogut practicar les virtuts humilment,
sobretot 'hospitalitat, 1 s’h1 ha preparat amb els altres germans per «al singular combat al
desert [...] per luitar contra els vicis de la carn 1 dels pensaments». Lluny de ser un ermita
amb escassa preparaci6 intel-lectual o poc compromes amb la realitat, el model que Llull
plasma literariament és el d’un anacoreta que contempla la bondat divina des de la filosofia
1 la teologia, que ha viscut un periode de formacié 1 de maduracié comunitaria 1 que pot
ser, seguint la tradicio ascetica, guia de mestres 1 de neofits, com sera el mateix Blaquerna
al final del Romang¢ 1 al principi del Libre de meravelles. De caracter enciclopedic 1
d’estructura novel-lada, el Liibre de meravelles suposa la continuacié del personatge de
I'ermita Blaquerna, que en la primera part de la narracio es converteix en mestre 1 guia de
Felix, un jove que ha seguit el consell del pare d’anar pel mon meravellant-se, aprenent-ne
el funcionament 1 observant com s’ha perdut 'objectiu principal pel qual 'home va ser
creat. Guiat pels ermitans que trobara al llarg del cami 1 que Ii revelaran Iestructura de la
creacié 1 la funcié de 'home, recorrera el mon. Quan ja n’hagi desvelat el sentit, entrara en
un monestir, on finara com a monjo. Al Llibre de meravelles, la preséncia dels monjos (1
no de monges, que gairebé desapareixen de I'escena literaria lul-hana, com st amb el Libre
de l'ordre de les dones ja hagués resolt completament la qiiestié contemplativa femenina),
serveix per il-lustrar els comportaments contraris a la recta intencié que es donen en la
comunitat cenobitica, molt especialment centrat en el vici de la vanagloria. Es el cas de

I'abat que «no soferia que sos monges aprenessen Divines Escriptures, per ¢o que no

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

30



Sobre la contemplaci6 i la vida monastica en 'obra de Ramon Llull

sabessin més que ell, e per ¢co que los béns temporals pogués mills procurar amb ells»”, o
d’aquell altre abat que es vanagloriava de les parets del monestir, perd que en canvi no

s’entristia de la vida deshonesta dels seus monjos.

Conclusions

Aquest primer estat de la qiiestié sobre la vida monastica en la literatura lul-liana vol ser
una aproximacié micial a les linies generals que aborda mestre Ramon al llarg dels primers
vint anys de produccio literaria (1271-1296). Per al nostre autor, la vida contemplativa
suposa la via més noble, en tant que és la més propera a Déu; en conseqiiencia, el monjo
és llum 1 exemple per a la comunitat cristiana, no tan sols per al cenobi sin6é per a la resta
de cristians: si el monjo no viu d’acord amb el principi de la recta intencié 1 en desordena
els objectius, és el pigor exemple per a la societat. Amb el personatge de Narpan, Llull
denuncia el cas dels falsos penitents que no solament viuen en pecat sind que indueixen al
mal comportament 1 a la contaminacio de la resta 'abadia. Més que la caracteritzaciéd més
o menys real dels personatges, al nostre autor Ii interessa sobretot demostrar que aquest
comportament és conseqiiencia de la ignorancia en la jerarquitzacio de les intencions, que
es pot revertir sempre (ue s aprengul a contrarestar els vicis amb les virtuts. Els abats, com
arepresentants de Crist en la comunitat cenobitica, han de ser autentics pastors espirituals:
la preocupacié pels bens terrenals ha de ser conseqiiencia del benestar espiritual, 1 no a la
mversa. Se’ls pressuposa que son mestres 1 consellers: ’abat optim que Llull perfila és un
religiés que aspira a la contemplacio, que es prepara en comunitat des de la vida activa,
mstruit en teologia, que coneix 'Art lul-lana 1 que I'aplica a la quotidianitat de 'abadia, per
restablir 'ordre correcte de les intencions, en una clara oposicié amb 'abat ignorant. Per
al reconvertit Ramon, la formaci6 intel-lectual és una caracteristica gairebé intrinseca del
religios, per la qual cosa projecta la creacid6 d’estudis mtramurs, per garantir-ne la
preparacio intel-lectual tot evitant la perversio del mon 1 la contaminacio del convent amb
els vicis de Iexterior. No interessa reflectir una abadia concreta, localitzada geograficament
o destacada per algun fet excepcional, ni tan sols imteressa adscriure-la a cap ordre
especifica, ates que el projecte d’ordenacid6 mvolucra tots els actants de la wvida
contemplativa. I.’objectiu didactic que preval en aquestes obres és ensenyar a revertir les

mtencions 1 aplicar les virtuts en el combat contra els vicis, d’aqui que els monestirs presents

35 LLULL, R., Llibre de meravelles, dins Obres selectes de Ramon Llull (1232-1316), ed. Anthony
Bonner, «Els Treballs i els Dies, 31-2» 2 vols, Palma, Editorial Moll, 1989, p. 347.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

31



Maribel Ripoll-Perell6

en la narrativa lul-hana siguin petits laboratoris on s’assagi I'aplicacio practica de la doctrina
teleologica. Tant és aixi que un cop duta a terme la reordenacié interna, 'abadia és
exemplar per a altres abadies, que o bé n‘implanten el model o bé n’envien els monjos a
la comunitat de referéncia. Ara per ara estam en condicions d’afirmar que mestre Ramon
no pretén prescriure un model a partir dels models existents ni tampoc vol prendre partit
per un o per altre orde: les dades apunten cap a influéncies de diversa indole (monaquisme
micial, pares de I'església, ordes mendicants franciscans 1 cistercencs, tradicié eremitica 1
cenobitica). Podem concloure que el religios lul-hia, en una paradoxa només aparent 1
heretada de les tendéncies del moment, és un contemplatiu actiu, que aprén a coneixer 1 a
estimar Déu, que es prepara en el si de la comunitat monastica 1 que del coneixement en

fa missio.

Niim. 5 - Octubre 2022 - pp. 15-32
ISSN 2794-1213

32



	«A la mitja nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohí l'’esquella...». Sobre la contemplació i la vida monàstica en l’obra de Ramon Llull
	«A la mitja nit, con los monjos se llevaren a matines e Blaquerna ohí l’esquella...». About Contemplation and Monastic Life in Ramon Llull’s Work
	Maribel Ripoll-Perelló



